


 

Г. С. ПРЫГИН 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ИНФОРМАЦИОННАЯ ТЕОРИЯ 

ПСИХИЧЕСКИХ ЯВЛЕНИЙ 
 

 

 

МОНОГРАФИЯ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Набережные Челны - 2025  



УДК 159.9.01 

ББК 88.6 

П85 

Автор:  

Прыгин Г.С., доктор психологических наук, профессор 

Рецензенты: 

Мазилов В. А., доктор психологических наук, профессор 

Юсупов И. М., доктор психологических наук, профессор 

П85 Информационная теория психических явлений. Монография / Г. С. 

Прыгин. – Казань: ММСИП, 2025. – 240 с. 

ISBN 978-5-6053828-8-1 

Представленная в монографии информационная теория психических явле-

ний, основана на парадигме и методологии, изложенной ранее в работе "Неклас-

сическая психология: психология субъектной реальности" (2018 г.). Такой под-

ход дал возможность обосновать новое понимание категории "Информация". 

Главный акцент делается на качестве информации, изменяющемся в модально-

стях: "идеальное" - "материальное". Сообразно этому выделены следующие ее 

виды: "идеальная информация", "психоинформация" и "нейроинформация". Ос-

новой теории является центральная категория "Психоинформации", позволяю-

щая подойти к объяснению проблем взаимодействия материального и психиче-

ского (в обыденном понимании "души" и "тела") и "трудной проблемы созна-

ния". Выдвигается и доказывается гипотеза о том, что категория "Психоинфор-

мации" является критерием, позволяющим отделять идеальные психические яв-

ления от явлений "квазипсихических". 

Книга адресована научным работникам и специалистам в области филосо-

фии, психологии, физики, а также может быть рекомендована аспирантам и ма-

гистрантам соответствующих специальностей, студентам гуманитарных факуль-

тетов, как учебное пособие по курсу "Методологические основы психологии"; 

она может быть также полезна и более широкому кругу лиц, интересующихся 

современными вопросами философии и методологии науки. 

© Прыгин Г. С., 2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Моим родным, любимым 

посвящается 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

 

О ВЕЧНЫХ ПРОБЛЕМАХ И СТОЛЬ ЖЕ ВЕЧНЫХ  

ПОПЫТКАХ ИХ РЕШЕНИЯ .................................................................. 6 

О КНИГЕ Г. С. ПРЫГИНА «ИНФОРМАЦИОННАЯ ТЕОРИЯ 

ПСИХИЧЕСКИХ ЯВЛЕНИЙ» .............................................................. 20 

О КНИГЕ Г. С. ПРЫГИНА (И НЕ ТОЛЬКО…) ................................. 21 

ОТ АВТОРА .............................................................................................. 23 

ВВЕДЕНИЕ. В КАКОЙ РЕАЛЬНОСТИ  

СУЩЕСТВУЕТ ЧЕЛОВЕК? .................................................................. 59 

Глава 1. О ПОНЯТИЯХ «ЭНЕРГИЯ» И «ИНФОРМАЦИЯ»  

С ПОЗИЦИИ ПСИХОЛОГИИ .............................................................. 69 

§1.1. О корректности понятия «психическая энергия» ........................... 69 

§1.2. «Информация» как общенаучная категория.................................... 78 

§1.3. Категория «информация» и особенности ее применения в 

психологии ................................................................................................. 90 

Глава 2. АКСИОМАТИЧЕСКИЙ МЕТОД КАК ОСНОВА 

ИНФОРМАЦИОННОГО ПОХОДА К ПСИХИЧЕСКИМ 

ЯВЛЕНИЯМ ........................................................................................... 100 

§2.1. Пять постулатов как основа для разработки информационной 

теории психических явлений .................................................................. 100 

§2.2. Атрибутивные характеристики «Идеальной информации», 

«Психоинформации», «Нейроинформации» .......................................... 106 

Глава 3. ПРОБЛЕМА ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ  

«МАТЕРИАЛЬНОГО» И «ПСИХИЧЕСКОГО» .............................. 112 

§3.1. Феноменология двухуровневого сохранения психоинформации 112 

§3.2. Принцип синхронистичности как средство межуровневого 

взаимодействия ........................................................................................ 119 

§3.3. Синхронистичность как основа «Психодинамического 

информационного кольца» ...................................................................... 125 



5 

Глава 4. ИНФОРМАЦИОННАЯ КОНЦЕПЦИЯ 

ИНДИВИДУАЛЬНОГО СОЗНАНИЯ ................................................ 129 

§4.1. Об индивидуальном сознании: «Поток сознания» ....................... 129 

§4.2. Об индивидуальном сознании: «Проблема квалиа» ..................... 137 

§4.3. Проблема феноменологии понятий: «детерминизм», 

«причинность», «психологическая причинность» ................................. 144 

§4.4. Принцип синхронистичности в концепции индивидуального 

сознания .................................................................................................... 149 

Глава 5. ОБ ИДЕАЛЬНОСТИ ПСИХИЧЕСКИХ ЯВЛЕНИЙ ........ 153 

§5.1. Бессознательное с позиции К. Юнга .............................................. 156 

§5.2. Анализ содержания личного бессознательного  с позиции 

психоинформации. Закон «информационной психодинамики» ........... 160 

§5.3. Выводы. ........................................................................................... 175 

Глава 6. ФЕНОМЕНОЛОГИЯ ПСИХОИНФОРМАЦИИ В 

КОНТЕКСТЕ ФУНКЦИОНАЛЬНОЙ  

СИСТЕМЫ П.К. АНОХИНА ............................................................... 179 

§6.1. Введение .......................................................................................... 179 

§6.2. Процесс «мыслетворчества» .......................................................... 183 

§6.3. Субъективно-эмпирические явления как «финальный механизм» 

процесса принятия решения .................................................................... 185 

§6.4. Феномен принятия «неосознанных» решений .............................. 194 

§6.5. Выводы ............................................................................................ 195 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ ...................................................................................... 199 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ .................................................................... 208 

ПРИЛОЖЕНИЕ А. ВОЗМОЖНЫЕ ВЗАИМООТНОШЕНИЯ 

ОСНОВНЫХ ВИДОВ РЕАЛЬНОСТЕЙ .......................................... 216 

ПРИЛОЖЕНИЕ Б. СЛОВАРЬ ТЕРМИНОВ И ВЫРАЖЕНИЙ .. 218 

 

  



6 

О ВЕЧНЫХ ПРОБЛЕМАХ  

И СТОЛЬ ЖЕ ВЕЧНЫХ ПОПЫТКАХ ИХ РЕШЕНИЯ 

 

 "Каждый выхватывает свой собственный фрагмент мира 

и сооружает для своего частного мира собственную частную 

же систему, зачастую с герметическими стенами, так что че-

рез некоторое время ему кажется, будто он познал смысл и 

структуру мира. Конечное никогда не обоймет бесконечное. 

Мир психических явлений есть лишь часть мира в целом, и 

кое-кому может показаться, что как раз в силу своей частно-

сти он более познаваем, чем весь мир целиком. Однако при 

этом не принимается во внимание, что душа является един-

ственным непосредственным явлением мира, а, следова-

тельно, и необходимым условием всего мирового опыта" 

Карл Юнг 

 

Я хорошо помню февральское утро далекого уже 2018 года, ко-

гда приступил к написанию предисловия к книге Г. С. Прыгина 

«Неклассическая психология: психология субъектной реальности» 

[1]. Более того, я помню свои чувства, в которых доминировало 

удивление: кто бы мне раньше сказал, что я когда-то буду писать 

вступительную статью к книге, где речь, в частности, идет о кванто-

вой физике, о которой у меня вполне дилетантское представление?! 

Успокаивал себя тогда, помнится, тем, что все же эта книга о психо-

логии, пусть и неклассической… И вот минуло семь лет, я снова 

пишу предисловие - уже к третьей книге Прыгина, посвященной 

развитию его идей о неклассической психологии. И уже не удивля-

юсь… Конечно, я хорошо понимаю, что приводить цитаты из соб-

ственных старых текстов совсем не comme il faut, противоречит 

классическому канону, но ведь и психологические взгляды автора - 

Г. С. Прыгина - вполне неклассические! Поэтому все же приведу 

небольшой фрагмент - самое начало той вступительной статьи 2018 

года: «Начну с самого главного. Я искренне рекомендую для про-



7 

чтения эту книгу. Потому что это больше, чем просто новая хоро-

шая книга по психологии. Это событие в научной психологии, при-

чем событие знаковое. Это событие, знаменующее наступление но-

вого этапа в развитии психологии, появление нового взгляда. Я пре-

движу, что многим из тех, кому эта книга попадет в руки, захочется 

ее отложить. И вовсе не потому, что книга плоха (я только что напи-

сал, что она хорошая). Она ломает стереотипы и рушит привычный 

мир. Кому-то не захочется про это читать: «какая там квантовая фи-

зика, я в ней ничего не понимаю!». Другому помешают прочесть не-

отложные внезапно навалившиеся дела. Мы все немного психологи 

и слышали о защитных механизмах. Карл Юнг бы, вероятно, сказал, 

будь он жив, что виною этому древний мизонеизм - страх перед но-

вым, неизведанным. Рекомендую это сделать - преодолеть этот ми-

зонеизм и обратиться к осмыслению перспектив психологии. Могу 

сказать, что, по моему мнению, Юнгу бы эта книжка понравилась – 

она вполне в его духе. Уже одно это дорогого стоит. Г. С. Прыгин 

выступает в своей книге не как экскурсовод, а как сталкер, провод-

ник, показывающий нам, в чем именно этот новый взгляд состоит. 

Тем более, что с ролью Вергилия Геннадий Самуилович справляется 

прекрасно: у него дар уметь говорить просто и доходчиво об очень 

сложных проблемах» [1].  

Приведены эти строки лишь потому, что они полностью при-

ложимы и к новой книге Г. С. Прыгина, повторяться нет смысла. Я 

рекомендую для прочтения и эту книгу! Конечно, степени и эпитеты 

могли бы быть усилены, поскольку тезисы и аргументация автора 

несомненно претерпели развитие, стали еще убедительнее; им раз-

работаны и подробно изложены в новой книге такие психологиче-

ские теории, которые семь лет назад было невозможно даже преду-

гадать. Однако, об авторском подходе Г. С. Прыгина, представляет-

ся, было сказано уже тогда, он - авторский подход - сохранился, хо-



8 

тя нельзя не отметить, что исследователь пришел к новым и во мно-

гом неожиданным, порою парадоксальным выводам. Новизна и ори-

гинальность идей новой книги свидетельствуют, на мой взгляд, о 

том, что подход был Г. С. Прыгиным сконструирован удачно. Ре-

зультаты изложены в книге, которая перед читателем, ему о ней и 

судить. Единственное, что посоветую дополнительно – включить 

механизмы совладающего поведения на полную мощность и попы-

таться все-таки прочесть эту книгу, благо написана она лапидарно и 

с большим уважением к потенциальному читателю. Правда, легкого 

чтения не обещаю, поскольку понимание предложенных идей по-

требует, как представляется, мобилизации интеллектуальных ресур-

сов читателя. 

Первая мысль, которая приходит в голову при знакомстве с но-

вой книгой профессора Прыгина, это соображение о прогрессе пси-

хологии. За многие годы нахождения-пребывания в сфере отече-

ственной психологии мне не раз приходилось писать предисловия к 

книгам как коллег и друзей, так и к публикациям психологов про-

шлого. Однако, эта книга, вышедшая из-под пера Геннадия Самуи-

ловича Прыгина, все же книга особая. Тем не менее - все по поряд-

ку, вначале о прогрессе психологии. Когда автор настоящих строк 

начал интересоваться вопросами психологии - это было самое нача-

ло семидесятых годов ушедшего века, книг психологической тема-

тики было очень мало, все они были на виду. Достаточно - чтобы 

сравнить - зайти сегодня в большой книжный магазин, чтобы уви-

деть: книг по психологии такое изобилие, что найти нужное и инте-

ресное совсем непросто - на десятках стеллажей, в красивых облож-

ках, с заманчивыми, обещающими многое названиями стоят тысячи 

изданий… Более того: если приглядеться, то окажется, что многое 

на полках к психологии имеет отношение, скажем мягко, косвенное. 

Однако, прогресс стоит увидеть не в изобилии томов, а в том, что 



9 

книга, подобная той, которую читатель держит в руках, не могла 

быть написана и издана в то время (хоть оно - то время (в силу воз-

раста автора этого предисловия) - неизбежно овеяно ореолом ро-

мантики). Прогресс, видимо, в первую очередь, состоит в создании 

новых контекстов, что дает возможность ставить новые задачи. К 

этому тезису мы, несомненно, в настоящем тексте вернемся. Лишь 

скажем, что тогда - полвека тому назад - книги о субъектной реаль-

ности - появиться не могло ни при каких обстоятельствах. Заметим, 

что уже только поэтому книга Г. С. Прыгина вне сомнений и совре-

менна, и актуальна (воздержусь здесь от развертывания соответ-

ствующей аргументации), поскольку дальнейший текст, как пред-

ставляется, возможно, восполнит этот пробел. 

И еще один предваряющий, но тем не менее важный момент. Я 

полагаю, не только мне приходит в голову мысль о вечности, когда 

в руки попадает книга, подобная той, которая сейчас перед читате-

лем – «Информационная теория психических явлений», написанная 

Г. С. Прыгиным. Прежде, чем погрузиться в содержание высказан-

ных автором книги идей, представляется значимым высказать одно 

общее соображение. Книга посвящена теории психических явлений, 

а, следовательно, является продолжением Великого проекта Ари-

стотеля. Под проектом Аристотеля имеется в виду традиция, нача-

ло которой положено великим греком: «Признавая всякое знание 

делом прекрасным и достойным уважения, но в то же время ставя 

одно знание выше другого, или как более трудное, или как относя-

щееся к предметам более возвышенным и удивительным, мы долж-

ны, по обеим этим причинам, справедливо дать исследованию о ду-

ше одно из первых мест (Курсив мой – В.М.). Кажется, также, что 

знание души весьма много способствует познанию всей истины, в 

особенно же познанию природы, так как душа есть как бы основа 

всех живых существ» [2, c.7-8]. Многие психологи XXI столетия не 



10 

подозревают, что являются участниками проекта, инициированного 

Аристотелем много столетий назад. И пока существует психология, 

претендующая на исследование человеческой души, они - эти психо-

логи - являются участниками, продолжателями и наследниками это-

го Великого проекта. (Должен поправить себя - конечно же, за ис-

ключением тех, кто привычно проводит психологические исследо-

вания, чтобы представить их результаты, не утруждая себя ответами 

на «лишние» вопросы, выходящие за рамки предписанного стандар-

та). 

Впрочем, вероятно, достаточно вступительных замечаний, по-

скольку уже сделанные - про прогресс и про вечность - некоторым 

образом входят в противоречие, но они, возможно, окажутся полез-

ными при дальнейшем обсуждении книги, пока же обратимся к тек-

сту Г. С. Прыгина. 

Сам автор, Г. С. Прыгин хорошо понимает масштаб поставлен-

ных им проблем. Характеризуя свой подход, автор отмечает, что «в 

первой работе была обозначена как центральная для психологии 

проблема «реальности» и ее взаимоотношение с «психическим». 

Определить эту проблему как центральную, позволяет тот факт, что 

методологический кризис, который уже более трехсот лет не дает 

развиваться психологии в соответствии с ее этимологией как «науке 

о душе», проистекает из более глубокой общенаучной проблемы 

взаимоотношения между материей и духом (проблемы больше из-

вестной, как «психофизическая проблема»). Это одна из централь-

ных философских проблем, существующая уже тысячи лет, а ее 

суть, как известно, состоит в понимании природы реальности и че-

ловеческого сознания и в определении первичности одного из них»
1
. 

Автор продолжает: «Несмотря на то, что эта проблема общенаучная, 

она для всех естественных наук является косвенной, так как их 

                                                           
1
 Здесь и далее приводятся фрагменты книги Г. С. Прыгина «Информационная теория психи-

ческих явлений» 



11 

главные интересы направлены исключительно на общепризнанную 

объективную реальность, под которую «заточен» весь их исследова-

тельский арсенал. В максимальной степени эта проблема затрагива-

ет психологию, поскольку из всех существующих наук, именно она 

призвана ответить на такие фундаментальные вопросы, как: что есть 

душа, сознание (психическое, как нечто «целостно-сущностное»), а 

также предложить свои подходы к решению проблемы взаимоотно-

шения материи и духа. Убежден, что ни на один из этих проблем-

ных вопросов нельзя ответить, если вначале не определиться с тем, 

какую реальность исследуют психологи, является ли эта реальность 

единственной, какие методы ее изучения (или других реальностей, 

если таковые будут признаны, хотя бы на уровне постулатов) можно 

включить в научный арсенал психологии». 

Здесь впору вспомнить о прогрессе и о вечных проблемах, ко-

торые выше упоминались: проблемы остаются, акценты смещаются, 

появляются новые контексты. В. А. Лекторский справедливо заме-

чает: «Интенсивно и успешно развиваются когнитивные исследова-

ния, куда входят ряд дисциплин: когнитивная психология, когни-

тивная нейронаука, изучающая мозг, разработки в области искус-

ственного интеллекта и другие. А для них основными проблемами 

являются проблемы философские. Разработка этих когнитивных 

проблем претерпела определенную эволюцию. Сейчас среди них 

наиболее популярный подход - это подход 4Е. Если вы берете про-

сто психику и внешний мир, из которого идет информация, и пытае-

тесь их понять, как это пытались понять раньше, вы ничего не пой-

мете. Нужно понять простую вещь - дело не в отношении психики 

мира и сознания мира, а в том, что это сознание не как отдельная ре-

альность существует, а оно включено в жизнь человека, в его взаи-

модействие с этим миром. Это нужно понимать сознание и познание 

(1) как «отелесненные», (2) как связанные с действием, (3) включен-



12 

ные в мир, (4) расширенные, связанные с культурой, с ее предмета-

ми. Все эти идеи, постепенно осваиваемые сейчас, есть у Рубин-

штейна в книге «Человек и мир», которая является интересной и со-

временной» [3, с. 11]. Вероятно, не будет лишним маленький ком-

ментарий, за который меня, надеюсь, простит хорошо информиро-

ванный читатель. 4E Cognition - междисциплинарное направление в 

науке, которое изучает познание, выходя за рамки традиционных 

представлений. 4E означает: embodied (воплощенное), embedded 

(встроенное), enactive (осуществляемое), и extended (расширенное).  

В многовековом проекте, таким образом, на наших глазах про-

исходят существенные изменения. Но новая книга Г. С. Прыгина 

вносит свой вклад в эти перемены интеллектуального климата, со-

здает новый контекст, и, возможно, это более радикальное измене-

ние, чем упомянутое выше. Этот вклад ученого связан, на мой 

взгляд, с переосмыслением категории реальность. 

Важно, как мне кажется, подчеркнуть и позитивно оценить са-

му направленность подхода Г. С. Прыгина - как нацеленность на 

раскрытие фундаментальных вопросов, относящихся к философии, 

так и то, что автор остается именно психологом, причем последова-

тельным психологом. Отмечу, что автор выступает в своей работе и 

как философ, и как психолог, в значительной степени продолжая 

традицию С.Л. Рубинштейна, но, конечно, реализуя свой собствен-

ный подход. Несомненно, это требует отваги, поскольку происходит 

обращение к вечным, но «закрытым» вопросам философии и психо-

логии. В первой своей книге автор широко цитирует С. Л. Франка - 

философа и психолога. Здесь уместно вспомнить другого русского 

мыслителя С. Н. Трубецкого, который известен как философ, но, 

несомненно, был и выдающимся психологом, философским психо-

логом. С. Н. Трубецкой начинает свою статью рассуждением о веч-

ных "закрытых" вопросах философии: "Над ними долго и упорно 



13 

бились, иногда в течение целых веков, и разошлись, не примирив-

шись и не достигнув соглашения. Но чтобы не возобновлять бес-

плодной и утомительной борьбы, противники как бы вступают в 

безмолвное соглашение - молчать о главном, об общей вине своей. 

Подразделяя вопрос на множество частных пунктов, они сражаются 

на этих пунктах, обходя первоначальную причину спора. От време-

ни до времени бывает, однако, полезно припомнить ее, сдунуть пе-

пел с тлеющего угля" [4, с.483]. И далее: "В наш "век вопросов" 

столь многие из них потому и остаются без ответа, что они претен-

дуют на самостоятельное значение и обсуждаются независимо от 

других, более существенных. И прежде чем испытать какие бы то ни 

было теории, отвечающие на различные вопросы, мы должны испы-

тать самые эти вопросы. Ибо истинный ответ получает лишь тот, 

кто верно и хорошо спрашивает. Есть требования и от вопросов; и 

только выполняя эти требования, они становятся объективными, ис-

тинными вопросами. Истинный вопрос не измышляется и не зага-

дывается, но составляет открытие; он определяется логически и ис-

торически как природой исследуемой вещи, так и тем, что ранее бы-

ло известно о ней" [4, с.483]. Добавлю только, что процитированная 

работа была опубликована в первом номере знаменитого журнала 

"Вопросы философии и психологии" (кн.1 за 1889 год). 

Эта цитата приведена для того, чтобы подчеркнуть - Г. С. Пры-

гин не молчит «о главном», настойчиво заявляя, что центральное 

звено находится именно здесь. Однако все дело в том, что важно не 

только «сдунуть пепел», важно понять - происходит реальный про-

гресс, причем имеется в виду наука в целом - без узких рамок дис-

циплинарных границ. Видимо, для осуществления такого интеллек-

туального действия нужно соединить и качества специалиста-

психолога, и философа… Как представляется, трагедия гениев в 

науке заключается, в частности, в том, что, опережая время в какой-



14 

то предметной области, гений вынужден использовать и опираться 

на материал другой дисциплины, которая находится на уровне со-

временности. Поэтому, на мой взгляд, так важны переклички, сопо-

ставления тенденций в различных дисциплинах, устанавливающие 

необходимые отношения. В этом видится одно из обстоятельств, 

повышающих значение новой работы Геннадия Самуиловича, по-

скольку представлен оригинальный синтетический подход. 

Мне представляется, что новая книга - помимо всего прочего - 

дает яркий пример позитивного научного сотрудничества в области 

методологии между физикой и психологией. Впрочем, об этом пусть 

судит внимательный читатель этой книги - не место в предисловии 

дискуссиям. 

Хотелось бы отметить, что книга имеет и еще одно значимое 

достоинство, которое не стоит недооценивать. Она знакомит чита-

теля с современными естественнонаучными и философскими теори-

ями. Вряд ли сильно ошибусь, если выскажу предположение: мно-

гие психологи и сегодня привычно рассматривают «информацию» в 

старом шенноновском смысле, резонно полагая, что от этого поня-

тия психология вряд ли сильно выиграет. Думаю, что книга Прыги-

на способна в значительной степени скорректировать представления 

читателя, в частности, задуматься над ролью понятия энергия в со-

временной науке. Замечу только, что за последнее столетие понятие 

«энергия» также претерпело существенные изменения: это совсем 

не та энергия, о которой рассуждали в начале прошлого столетия в 

связи с кризисом физики. Известно, что психологи зачастую не 

утруждают себя ознакомлением с происходящим в других научных 

дисциплинах. 

Если читатель ожидает от данного текста анализа конкретных 

положений концепции Г. С. Прыгина, то этого, конечно же, не бу-

дет. Автор настоящих строк разделяет уважительное отношение ав-



15 

тора книги - Г. С. Прыгина - к читателю: вряд ли читающему нужны 

какие-либо комментарии, когда у него есть возможность вынести 

собственное суждение. Поэтому ограничусь некоторыми общими 

соображениями, появившимися при прочтении книги. 

Как хорошо известно, в психологии наличествует множество 

различных подходов и теорий разного уровня. Не менее известно, 

что многие концептуализации в действительности теориями не яв-

ляются. Точнее, эти концептуализации соответствуют широкой 

трактовке термина теория: «Новая философская энциклопедия» раз-

личает теорию в узком и широком смысле: «в широком смысле 

комплекс взглядов, представлений, идей, направленных на истолко-

вание и объяснение какого-либо явления; в более узком и специаль-

ном смысле - высшая, самая развитая форма организации научного 

знания, дающая целостное представление о закономерностях и су-

щественных связях определенной области действительности - объ-

екта данной теории» [5, с. 42].  

Несомненным достоинством книги является то, что автором 

предложена именно теория в узком и специальном смысле этого 

слова: основания ее четко формулируются, правомочность тех или 

иных положений тщательно и многосторонне обсуждается. 

Короче говоря, совет, сформулированный выше - читать эту 

книгу - может быть повторен еще раз. 

Нельзя обойти стороной еще один вопрос, который напрашива-

ется, тем более, что несколько дней назад мы отметили 150-летие со 

дня рождения Карла Густава Юнга. Великий швейцарец, разумеется, 

ни в каком представлении не нуждается, тем более, что Г. С. Пры-

гин многократно и в разных отношениях на его труды ссылается. 

Это важно, поскольку обращается автор книги к теоретическим ра-

ботам Юнга, которые в российской психологии (да, похоже, и в за-

падной) мало известны и, соответственно, не оценены по достоин-



16 

ству [6]. И, конечно же, нельзя не упомянуть знаменитый, но мало 

осмысленный юнговский принцип синхронистичности. Психологи 

любят это красивое слово, но крайне редко используют в своих тео-

ретических работах. Работа Г. С. Прыгина - исключение. Не имея 

возможности здесь обсуждать эти вопросы, скажем лишь, что Г. С. 

Прыгин не только смело рассматривает юнговские положения, не 

только не скован мнением авторитета, но и открыто полемизирует с 

положениями классика психологии. К примеру, согласно теории 

Прыгина, индивидуальное сознание представляет собой не психиче-

ский, а «квазипсихический» феномен, что явно противоречит рас-

пространенному мнению. Однако, как выше отмечалось, представ-

ленная в книге концепция, является полноценной теорией, с которой 

приходится считаться, поэтому тот или иной вывод - сколь бы не-

обычным он кому-то не показался - вытекает из общей теоретиче-

ской картины. Парадоксальных или неожиданных решений в книге 

много. И сама книга не обещает легкого чтения, в том числе и пото-

му, что используется новая терминология (психоинформация, ней-

роинформация, идеальная информация и т.д.), выводятся и форму-

лируются новые законы и пр. Выше я уже отмечал уважительное и 

внимательное отношение автора к потенциальному читателю. Про-

явлением уважения к читателю, на мой взгляд, является выраженное 

стремление автора к четкому определению каждого используемого 

понятия, указание его роли и функции в общей схеме и в разрабо-

танной теории. В этом смысле неоценимую помощь читателю ока-

зывает раздел монографии «От автора», в котором дается краткое 

изложение теории, предваряющее основной текст, а также словарь 

«Терминов и выражений», представленный в приложении Б.  

На мой взгляд, разработка психологической теории дорогого 

стоит, тем более, что, согласно Юнгу, - и это принципиально важно 

- решить такого рода вопросы может только психология. Устране-



17 

ние этих задач, а это неизбежно при редукции психологии как науки 

с ее предельными вопросами к совокупности исследований ставит 

искусственный предел развитию человеческого знания. Как говори-

ли в подобных случаях раньше, это больше чем преступление - это 

ошибка. И в этом отношении теория Г. С. Прыгина представляет со-

бой шаг на пути к той психологии, которая сможет дать человеку то, 

что ему необходимо - «явить такую вдохновляющую и захватываю-

щую идею, которая принесла бы ему успокоение, так необходимое 

перед лицом опасностей, угрожающих миру» (К.Г. Юнг). И это 

должна сделать - рано или поздно - именно психология, поскольку 

«нет ни одной точки зрения, расположенной выше или ниже психо-

логии, с которой мы могли бы вынести однозначное суждение о 

природе психики» (К. Г. Юнг). Иначе она - психология - будет очень 

далека от жизни [6]. 

И еще один момент, который стоит обозначить в этом кратком 

предисловии, момент, имеющий значение для методологии и буду-

щего психологической науки. Состоит он в утверждении о нефи-

нальности современной психологии. Юнг, как вероятно никто дру-

гой, прекрасно понимал темпоральность развития психологической 

науки, что решение задач, стоящих перед психологией, требует вре-

мени. По его трудам рассеяно множество замечаний, касающихся 

вопросов, на которые сейчас у психологии нет ответа, но возможно 

или вероятно их получение в будущем. Важно понимать, что полу-

чить ответы можно только в том случае, если пытаться их найти. 

Тайна сохраняется. 

Как понял проницательный читатель, это ответ автора настоя-

щих строк, является ли теория Г. С. Прыгина окончательной, то есть 

разрешающей вечные проблемы. Конечно, же нет, поскольку проект 

Аристотеля будет продолжаться, он будет длиться, покуда суще-

ствует психология как фундаментальная научная дисциплина. Пре-



18 

красно сформулировал это выдающийся отечественный методолог, 

опубликовавший книгу о сознании и творчестве. В авторском пре-

дисловии он пишет, что это «… книга, посвященная двум тайнам - 

сознанию и творчеству, которые вместе, возможно, составляют об-

щую или единую тайну» [7, с. 11]. В.П. Зинченко предупреждает: 

«Не буду вводить в заблуждение: по прочтении книги тайна таковой 

и останется, разве что со следами авторских прикосновений. Не все 

из них носят мои отпечатки. Есть и другие, принадлежащие заслу-

женным собеседникам» [7, с. 11]. И как совет читателям: «… тайну 

надо полюбить, тогда она, возможно, поближе подпустит к себе. 

Однако не надо обольщаться, ибо ничто не вечно под луной, кроме 

вечных проблем бытия и сознания» [7, с. 11]. Как бы то ни было, от-

печатки прикосновений Г. С. Прыгина, значительны и существенны, 

а это весомое основание для того, что прочесть его книгу и заду-

маться над тайнами мироздания и человеческой души. 

Завершить это краткое вступление мне хочется словами Карла 

Юнга, великого психолога, который позволил нам расширить и 

углубить взгляд на природу человеческой души: "Очень важно 

иметь тайну, или предчувствие чего-то неизведанного. Это придает 

жизни некое безличное нуминозное свойство. Кто этого не испытал, 

упустил нечто важное. Человек должен чувствовать, что живет в 

мире, который еще полон тайн, что всегда остаются вещи, которые 

объяснить невозможно, что его еще ждут неожиданности" [8, с.351].  

Вероятно, психологам нужно благодарить судьбу за причаст-

ность к тайне... И спасибо Г. С. Прыгину, продолжающему вечный 

проект, неуклонно и неустанно стремящемуся разгадать эту вели-

кую тайну души. 

  



19 

Библиографический список 

1. Прыгин Г. С. Неклассическая психология: психология субъ-

ектной реальности / Г. С. Прыгин. – Наб. Челны: Изд-во НГПУ, 

2018.  268 с. 

2. Психологические сочинения Аристотеля. Вып. 1. Исследова-

ние о душе / пер. В. Снегирева. Казань, 1885. – 98 с. 

3. Приветственное слово академика РАН В. А. Лекторского // 

Философское наследие С. Л. Рубинштейна: сборник материалов 

Международного круглого стола, посвященного 135-летию отече-

ственного философа и психолога и выходу первого тома работ Сер-

гея Леонидовича Рубинштейна из планируемого трехтомного со-

брания его сочинений. Москва, РУДН, 17 сентября 2024 года / под 

редакцией В. Н. Белова. – Москва: РУДН, 2025. С. 10-12 

4. Трубецкой С. Н. Сочинения. М.: Мысль, 1994. 816 с. 

5. Швырев В. С. Теория // Новая философская энциклопедия: в 

4 т. Т.4. 2-е изд., испр. и допол. - М.: Мысль, 2010, с. 42-45 

6. Мазилов В. А. Великий психолог: Карл Юнг и психология 

нового века // Методология современной психологии. Вып. 26. - М.-

Ярославль: ЯрГУ, ЛКИИСИ РАН, МАПН, 2025, с. 265-281 

7. Зинченко В. П. Сознание и творческий акт. Москва: Языки 

славянских культур, 2010. 592 с.  

8. Юнг К. Г. Воспоминания, сновидения, размышления. Киев: 

Airland,1994. 406 с. 

 

В. А. Мазилов, 

доктор психологических наук, профессор. 

Ярославль, 31 июля 2025 

  



20 

О КНИГЕ Г. С. ПРЫГИНА  

«ИНФОРМАЦИОННАЯ ТЕОРИЯ  

ПСИХИЧЕСКИХ ЯВЛЕНИЙ» 

 

Казалось бы, сегодня об информации известно всем от школь-

ника до создателей искусственного интеллекта. Этот заморский 

термин соскальзывает с человеческих уст чаще любого слова из 

толкового словаря живого великорусского языка В. П. Даля. Сфор-

мулировано множество частных теорий информации применительно 

к разным сферам жизни и деятельности. Введена единица еѐ коли-

чественного измерения. Появились технические изобретения для 

управления индивидуальным и групповым сознанием.  

Автор с позиции информационной платформы представил свой 

взгляд на неразрешенную до сего дня природу индивидуального со-

знания. Итогом анализа уже известных экспериментальных и эмпи-

рических фактов, добытых естественными и гуманитарными наука-

ми, стало обоснование вывода: личное бессознательное связано с 

нейроинформацией, а психоинформацию следует расценивать как 

проявление индивидуального сознания. С предложенной концепцией 

можно бесконечно дискуссировать, но именно в этом усматривается 

оригинальный ракурс авторского взгляда.  

Текст изложен языком научной психологии. Понимание кон-

тента потребует от читателя основательной методологической под-

готовки и широкой эрудиции. Тем не менее, книга привлечет к себе 

внимание гурманов научного чтения.  

 

И. М. Юсупов, 

Заслуженный деятель науки РТ, профессор, 

 доктор психологических наук. 

Казань, июнь, 2025 

 

  



21 

О КНИГЕ Г. С. ПРЫГИНА (И НЕ ТОЛЬКО…) 

 

Моему учителю с благодарностью 

 

«Информационную теорию психических явлений» можно счи-

тать не только дальнейшим развитием идей, заложенных в первых 

двух монографиях Геннадия Самуиловича, но и, в определенном 

смысле слова, некоторым (хочу надеяться не последним) итогом его 

размышлений о том, в какой реальности мы существуем и, каким 

образом классическая психология может выйти из своего перма-

нентного кризиса. 

Конечно, понятие информации уже неоднократно применялось 

в психологии для объяснения тех или иных частных проблем в 

большинстве своем в области когнитивистики. В этой же моногра-

фии им разработан целостный (я бы сказала, универсальный) подход 

к объяснению природы психических явлений, фактически, - это со-

вершенно новый хорошо обоснованный взгляд на психику человека. 

Считаю, что введение в психологический тезаурус понятия «Психо-

информация» открывает большие перспективы для кардинального 

переосмысления многих понятий используемых в классической 

психологии. Кстати, частично, эта работа уже проделана Геннадием 

Самуиловичем, что нашло свое отражение в приложении Б («Сло-

варь терминов и выражений»).  

Монография содержит ряд не тривиальных, можно сказать, па-

радоксальных выводов, например, что не вся психика представляет 

собой идеальное явление, что сознание – это не психический, а 

«квазипсихический» феномен. Особый интерес представляет де-

тальный анализ функциональной системы П. К. Анохина и, в част-

ности, введение в ее структуру нового понятия - «императива», 

определяющего финальную стадию принятия решения. 



22 

Необходимо подчеркнуть, логичность и последовательность 

изложения содержания, которые, впрочем, характерны не только 

для этой, но и для всех работ Геннадия Самуиловича. Вообще он 

обладает уникальным даром превращать сложные идеи в понятные. 

Его работы всегда полны новых идей. Научные труды Геннадия Са-

муиловича не только обогащают наше знание, но и вдохновляют на 

новые открытия. Смею утверждать, что его книга «Информационная 

теория психических явлений» - безусловно, новое направление в 

развитии психологической науки. 

 

С. В. Хусаинова, 

доктор психологических наук. 

Казань, июль, 2025 

  



23 

ОТ АВТОРА 

 

Представляемая здесь третья монография «Информационная 

теория психических явлений», также основана на методологическом 

и парадигмальном подходах, описанных ранее в «Неклассической 

психологии» (2018). Однако ее содержание, в отличие от второй мо-

нографии «Субъектная реальность человека» (2023), более «узкона-

правленно», хотя, представляется мне, более глубоким и целостным, 

поскольку заключает в себе возможное решение таких фундамен-

тальных проблем, как «психофизиологическая проблема» и «труд-

ная проблема сознания». Полагаю, что разработанный и применен-

ный здесь для анализа этих проблем информационный подход, мо-

жет оказаться достаточно эффективным для решения и других про-

блем психологии (не только в теоретическом, но и в практическом 

плане). 

Итак, не отступая от уже сложившейся традиции, представлю 

краткое содержание основных идей и результаты каждой главы, при 

этом, они могут иногда дополняться новыми комментариями, не 

вошедшими в те или иные главы (а возникшие, так сказать, a 

posteriori). Это позволит читателю лучше сориентироваться в це-

лостном контексте книги. Перед тем как представить содержание 

глав книги, сделаю два важных замечания, касающихся всех глав.  

Во-первых, ссылаясь, по мере необходимости, на работы тех 

или иных авторов, которые занимались рассматриваемыми пробле-

мами в классическом психологическом аспекте, в большинстве слу-

чаев, я не ставил задачу как-то их анализировать и, тем более, давать 

им какую-либо оценку, поскольку вслед за Р. Декартом (в отноше-

нии психологии, конечно), придерживаюсь той же точки зрения: «О 

философии я скажу лишь то, что, видя, как она уже в течение мно-

гих веков культивировалась самыми выдающимися умами и, тем не 

менее, в ней нет ни одного положения, которого нельзя было бы 



24 

оспаривать и, следовательно, сомневаться в нѐм, я отнюдь, не обла-

дал таким самомнением, чтобы надеяться решить задачу лучше дру-

гих» [Декарт, 1950, с.264].  

Такой подход считаю вполне уместным, поскольку в большин-

стве своем эти работы построены на существующей общепринятой 

методологии и мало «перекликаются» с изложенными здесь идеями, 

в основу которых, как было сказано выше, положена совершенно 

иная методологическая парадигма. Безусловно, это не касается тех 

(прежде всего, психологических) работ, которые по мере необходи-

мости, подробно анализируются и цитируются. 

Во-вторых, следует также иметь в виду, что выделение пара-

графов в отдельных главах носит достаточно условный характер, 

поскольку анализируемые понятия тесно взаимосвязаны и часто 

«перетекают» одно в другое. 

 

Глава 1. О понятиях «энергия» и «информация» с позиции 

психологии. 

В параграфе 1.1. О корректности понятия «психическая энер-

гия» - анализируется ряд принципиально важных для психологии в 

методологическом аспекте проблем, к числу которых отнесены кор-

ректность употребления выражения «психическая энергия», содер-

жание и значение категорий «информация» и «идеальное». Отмеча-

ется, что в обыденной жизни и в научной сфере часто употребляют 

выражение «психическая энергия», понимая ее, как некоторую раз-

новидность энергии физической. Однако, если употребление выра-

жения «психическая энергия» в обыденной жизни вполне допусти-

мо, то в научной сфере оно, как минимум, некорректно. Подчерки-

вается, как общепризнанный научный факт, что ни природа психи-

ческого, ни качественная природа физической энергии неизвестны. 

Отмечается, что К. Юнг, пытаясь обосновать энергетический 



25 

подход к психическому, признает, что реализация именно такого 

подхода сталкивается с серьезными проблемами, поскольку нет ни-

какой возможности отделить психическое от биологического про-

цесса. 

Стало быть, проблема состоит в том, чтобы найти какое-то 

другое понятие, которое могло бы стать неким «эквивалентом», об-

щим основанием, как для физической, так и для «психической» 

энергии, что позволило бы также приблизиться к пониманию и раз-

решению «извечной» психофизической проблемы. В качестве раз-

решения этой проблемы предлагается понятие «Информация», при-

обретающее в последние годы все большее значение не только в 

естественных, но и в гуманитарных, социальных, экономических 

областях науки. Как пример «информационного подхода», рассмат-

ривается попытка П. К. Анохина проанализировать его теорию 

функциональной системы с этой точки зрения.  

В параграфе 1.2. «Информация» как общенаучная категория – 

рассматриваются наиболее важные для ее применения в психологии 

онтологические и эпистемологические аспекты категории информа-

ции, изложенные в фундаментальной работе Адриаанса Питера (и 

соавторов) «Информация». Вначале термин и концепции информа-

ции анализируются в историческом аспекте. Авторы утверждают, 

что значение термина «информация» никогда не определялось точ-

но, а варьировалось в разных философских традициях.  

С позиции сегодняшнего дня ясно, что информация является 

ключевым понятием не только в естественных и гуманитарных 

науках, но также в нашей повседневной жизни. Подчеркивается 

важность реконструкции истории изучения информации, поскольку 

проблема любого подхода, основанного на «истории идей», заклю-

чается в проверке базового предположения о том, что изучаемое по-

нятие действительно имеет преемственность в истории философии.  



26 

В частности, авторами обсуждается вопрос, имеет ли понятие 

«informatio», обсуждаемое еще Августином (кроме самих терминов) 

какую-либо связь с информацией К. Э. Шеннона. В классической 

философии понятие «информации» берет своѐ начало в теории 

форм Платона, изложенной в ряде его диалогов. Чтобы понять, ка-

кую роль понятие «форма» играло в классической методологии, ав-

торы ссылаются на учение Аристотеля, где он указывает, что знание 

формы или структуры объекта, то есть информации, является не-

обходимым условием для его понимания. В этом смысле информа-

ция является важнейшим аспектом классической эпистемологии. 

Продолжая свой исторический анализ термина «информация» в фи-

лософии средневековая, отмечается, что размышления о понятии 

informatio под влиянием Авиценны были подхвачены Фомой Акви-

нским, который ссылаясь на аристотелевскую теорию о том, что 

субстанция состоит из материи hylo (дерево, материя) и формы 

(morphè) переводит это как «информирование материи» (informatio 

materiae).  

Продолжая далее исторический анализ развития значения тер-

мина ―Информация‖, авторы пишут о том, что его история тесно 

связана с изучением центральных проблем эпистемологии и онтоло-

гии в западной философии. Постепенно термин приобретает статус 

абстрактного нарицательного существительного, значение которого 

не было связано с его классическим процессуальным значением. В 

таком виде оно было подхвачено несколькими исследователями 

(Фишером в 1925 году, Шенноном в 1948 году) в XX веке; именно 

они и ввели формальные методы измерения «информации», что, в 

свою очередь, привело к возрождению философского интереса к по-

нятию «информация».  

Такая сложная история термина «информация» является одной 

из основных причин трудностей в формулировании единого опреде-



27 

ления этого понятия. По мнению авторов, исторически значимыми 

являются, по крайней мере, три разных значения слова «информа-

ция»: «Информация» как процесс получения информации, «Инфор-

мация» как состояние субъекта и «Информация» как предраспо-

ложенность к информированию. 

Особо выделяется концепция Л. Флориди, разработавшего 

трансцендентальную философию информации, основой которой яв-

ляется включение правдивости в определение информации. Однако, 

суть этой теории информации ближе к наивному представлению, 

которое используется в повседневной жизни. Наряду с этим, отме-

чается, что существует много «количественных» теорий, позволяю-

щих рассчитать количество информации для технических устройств, 

и самой известной из них является теория информации К. Э. Шен-

нона, где информация определяется через энтропию (H) дискретной 

случайной величины (X). Однако, пишут авторы, информация К. Э. 

Шеннона - это довольно слабое понятие, которое не отражает поня-

тие беспорядка, интуитивно необходимое для термодинамической 

концепции энтропии.  

Поскольку другие количественные теории информации, изло-

женные авторами статьи, не представляют особой важности для со-

держания книги, они не рассматриваются; анализируются только те 

области, где трактовка понятия «информации» имеет для нас значе-

ние. Это, во-первых, понятие информации в физике, в частности, в 

«Принципе Ландауэра», который гласит, что минимальная энергия, 

необходимая для стирания одного бита информации, пропорцио-

нальна температуре, при которой работает система (этот принцип 

подробно будет рассмотрен мной далее) и, во-вторых, в квантовой 

теории информации, в основе которой лежит феномен «квантовой 

запутанности» (также подробно рассмотрен мной далее). В анали-

зируемой статье квантовая запутанность определяется как физиче-



28 

ский ресурс, подобный энергии, связанный со специфическими не-

классическими корреляциями, которые возможны между разделѐн-

ными квантовыми системами.  

Подводя итог своего анализа, авторы справедливо отмечают, 

что все другие концепции имеют более глубокие философские кор-

ни, однако сформулированы они таким образом, что их внедрение в 

научные исследования проблематично. В частности, большинство 

из них содержат противоречивые определения понятия «информа-

ция». 

Безусловно, важным для нас является вывод авторов о том, что 

«Ситуация, которая, по-видимому, складывается, похожа на кон-

цепцию энергии: существуют различные формальные теории об 

энергии (кинетической, потенциальной, электрической, химической, 

ядерной) с чѐтко определѐнными преобразованиями между ними. 

Кроме того, термин «энергия» используется в разговорной речи в 

широком смысле». 

В параграфе 1.3. Категория «информация» и особенности ее 

применения в психологии – обосновывается снятие противоречий 

между понятиями «физической» и «психической» энергиями. В этой 

связи анализируются исследования энтропии Мелвином (с соавто-

рами), где формулируется новый закон, обозначенный как «Второй 

закон информационной динамики», суть которого сводится к сле-

дующему: энтропия информации остается постоянной или (в отли-

чие от второго закона термодинамики) уменьшается с течением 

времени. Р. Ландауэр изложил принцип, согласно которому инфор-

мация является не просто математической конструкцией, но и физи-

ческой сущностью, имеющей небольшую энергию, возникающую 

при стирании информации. Показано, что принцип Ландауэра под-

креплен многочисленными экспериментальными исследованиями, 

поэтому, в целом признан научным сообществом. 



29 

Исходя из этого, М. Вопсоном (с соавторами) сформулировано 

положение об эквивалентности массы-энергии-информации утвер-

ждающее, что, если информация эквивалентна энергии, согласно Р. 

Ландауэру, и, если энергия эквивалентна массе, согласно специаль-

ной теории относительности Эйнштейна, то триада массы, энергии и 

информации также должна быть эквивалентна. Далее, - пишут авто-

ры, - эти фундаментальные идеи меняют наше представление обо 

всей Вселенной, так как показывают, что Она фундаментально ма-

тематическая и ее можно рассматривать как возникающую из 

информации, т.е. «она из бита».  

Как известно, еще в 1990 году американский физик-теоретик 

Дж. А. Уилер высказал гипотезу о том, что информация должна 

быть фундаментальной концепцией физики, а все физические сущ-

ности являются, по сути, информационно-теоретическими в своей 

основе. Приводятся подобные идеи, высказанные и другими физи-

ками.  

На основе этих исследований формулируется положение о том, 

что если, согласно теории квантовой информации, из квантовой ре-

альности (Универсума) создается ВСЁ, то очевидно, что под влия-

нием каких-то сил (например, антропного принципа) возникает раз-

ная по плотности материя. В одних случаях – это материальный 

мир, в других – «тонкая психическая материя», но природа у них од-

на – ИНФОРМАЦИЯ. Стало быть, логично предположить, что пси-

хическое - это какой-то особый вид информации (обозначим ее пока 

как «Психоинформация»). 

Из этого следует, что при разработке фундаментальной теории 

информации необходимо учитывать не только ее количественные 

характеристики, но и качественные особенности. Однако, проведен-

ный выше анализ понятия «информации», показал, что большинство 

информационных концепций опираются только на ее количествен-



30 

ные показатели, а качественные особенности считаются несуще-

ственными.  

По результатам проведенного анализа и современных данных 

квантовой теории информации кратко сформулирована основная 

гипотеза, на которой строится излагаемая здесь информационная 

теория психических явлений: кроме количественных характери-

стик, информация обладает еще и атрибутивными качествами, 

изменяющимися в модальностях: «идеальное» - «материальное». 

С учетом сформулированной гипотезы, ставится вопрос: есть 

ли отличие «физической информации» от «психоинформации» и, 

если есть, то в чем оно состоит? 

Ответу на поставленной вопрос посвящен раздел параграфа 

«Концепция психоинформации В. И. Степанского». Полагаю, что 

термин «психоинформация», введенный В. И. Степанским, является 

вполне адекватным, однако, его понимание как идеального явления, 

не учитывает современные исследования в (квантовой) физике. По-

этому в дальнейшем изложении в этот термин будет вкладываться 

принципиально иное содержание. 

Проведенный анализ показал, что идеальные (психические) яв-

ления остаются таковыми только до тех пор, пока мы их не про-

интерпретируем. Только после интерпретации (появления смысла, 

семантики) подобные «идеальные явления», превращаясь в психо-

информацию, способны оказывать материальное воздействие на 

нейросети мозга. 

В завершение главы сформулировано предварительное опре-

деление психоинформации и его следствие: психоинформация - это 

«означенная» (проинтерпретированная) информация, представля-

ющая собой качественно новую форму информации, способную ока-

зывать материальное воздействие на нейросети мозга и, в этом 

случае, она не должна рассматриваться как явление идеальное. 



31 

Отмечено, что содержанием психоинформации всегда является 

опыт (накопленные знания) человека. Более подробно характери-

стики и особенности психоинформации, как центральной категории 

данной работы, рассматриваются далее во всех главах. 

 

Глава 2. Аксиоматический метод как основа информацион-

ного похода к психическому. 

Вторая глава является фундаментальной, поскольку в ней фор-

мулируются пять основных постулатов, положенных в основу раз-

работки информационной теории психических явлений. Категория 

«информации» рассматривается с учетом ее атрибутивного каче-

ства, изменяющегося в модальностях «идеальное» - «материальное». 

Выделен особый вид информации - «Психоинформация», содержа-

ние которой составляют накопленные опыт и знания личности. Вво-

дятся новые понятия: «Идеальной информации» и «Нейроинформа-

ции». 

В параграфе 2.1. Пять постулатов как основа для разработки 

информационной теории психических явлений - на основе аксиома-

тического метода Аристотеля, для построения информационной 

теории психических явлений формулируются пять основных посту-

латов, касающихся динамики качества информации (отмечается, 

что постулаты формулируются только для живых организмов, без 

учета информационных проявлений в неживой природе). 

Кратко, их суть сводится к следующему: 

- во-первых, не все психические феномены можно отнести к ка-

тегории «идеального». К таковым, безусловно, относятся: коллек-

тивное бессознательное и субъектная реальность, а также все со-

держание личного бессознательного; 

- во-вторых, любая информация переходит из идеального («не-

проявленного») состояния в элемент эмпирической действительно-



32 

сти, тогда и только тогда, когда она «означивается» (интерпре-

тируется как знак); 

- в-третьих, «означенная» (проинтерпретированная) инфор-

мация, содержанием которой всегда является опыт (накопленные 

знания) человека, одновременно сохраняется и в его нейросетях
2
 

(как нейроинформация), и в личном бессознательном (как идеальная 

информация); 

- в-четвертых, идеальная информация личного бессознатель-

ного и нейроинформация (нейронных сетей мозга) связаны между 

собой посредством принципа синхронистичности, поэтому любое 

изменение информации на одном из этих уровней ее существования 

мгновенно приводит к подобному изменению на другом уровне; 

- в-пятых, только живой организм, имеющий знаковую систе-

му способен порождать тот феномен, который обозначен здесь как 

«субъективно-эмпирические явления». Субъективно-эмпирические 

явления представляют собой сопутствующее свойство психоин-

формации, определяющее необходимость в актуализации соответ-

ствующей нейроинформации. 

На основе этих пяти постулатов был сделан вывод о том, что 

весь процесс изменения качества информации можно (условно) 

представить в виде следующей последовательности: «Идеальная 

информация» <-> «Психоинформация» <-> «Субъективно-

эмпирические явления» → «Нейроинформация» → «Внешняя актив-

ность» (знак «<->» указывает на наличие прямой и обратной связи). 

В параграфе 2.2. Атрибутивные характеристики «Идеальной 

информации», «Психоинформации», «Нейроинформации» - рассмат-

риваются атрибутивные характеристики первых трех компонентов 

описанной выше последовательности процесса изменения качества 

информации. К таким характеристикам отнесены их: локус («место-

                                                           
2 объяснение термина «нейросети» дано в Приложении Б «Словарь терминов и выражений» 



33 

нахождение»), функции и системные связи (взаимодействие). 

Особое внимание уделяется «Психоинформации» как концеп-

туальному понятию в информационной теории психических явле-

ний, поскольку считаю, что, по своей сути и значению для психоло-

гии, оно «родственно» понятиям «единицы речевого мышления» Л. 

С. Выготского и «действию», как единицы анализа деятельности А. 

Н. Леонтьева. 

Для понимания появления психоинформации используются не-

которые положения из квантовой физики. В частности, утверждение 

физиков-теоретиков, что в рамках определенных интерпретаций 

квантовой механики и философских подходов идея о том, что все фе-

номены изначально существуют в нелокальном («идеальном») состо-

янии до момента декогеренции, имеет все основания. 

Исходя из этого, применительно к психике человека, формули-

руется общая (радикальная) гипотеза: процесс осознания информа-

ции личного бессознательного подобен процессу декогеренции, ко-

гда информация, в виде некоторого понятия, переходит из нело-

кального (бессознательного) состояния в состояние локальное - со-

знательное. Другими словами, с позиции квантовой физики, момент 

осознания, - собственно появления психоинформации, уподобляется 

появлению в объективной действительности в результате декоге-

ренции элементарной частицы из «ничего», из нелокальной кванто-

вой реальности. Поэтому момент осознания определяется еще и как 

момент приобретения идеальной информацией личного бессозна-

тельного локальности. 

Особо подчеркивается, что весь процесс взаимодействия между 

индивидуальным сознанием и личным бессознательным сводится к 

изменению качества информации.  

На основе выше сказанного сделаны два предварительных ло-

гических вывода: во-первых, образование психоинформации можно 



34 

расценивать как проявление индивидуального сознания личности и, 

во-вторых, введение понятия «психоинформации» позволяет подой-

ти к решению психофизиологической проблемы (в широком смысле 

- проблемы взаимодействия «идеального» и «материального», то 

есть проблемы психофизической). 

Отмечается, что ответам на вопросы из чего состоит «прояв-

ленная психоинформация» и какова ее структура в момент осозна-

ния, посвящена отдельная четвертая глава. 

 

Глава 3. Проблема взаимодействия «материального» и 

«психического». 

В параграфе - 3.1. Феноменология двухуровневого сохранения 

психоинформации - отмечается, что авторы многих научных работ 

по физиологии и психофизиологии, обсуждая психофизическую 

проблему, абсолютно свободно трактуют термины, взятые из психо-

логии, утверждая, при этом, несостоятельность психологии как 

науки. По их мнению, психофизиологическая проблема решается 

просто - упразднение психологии снимает проблему взаимоотноше-

ния «души» и «тела». Научная состоятельность таких теорий в от-

ношении решения психофизиологической проблемы весьма сомни-

тельна. 

Подчеркивается, что проблема взаимодействия «материально-

го» и «психического» стоит перед человеком с того момента, когда 

у него возникли первые «проблески сознания» и существует огром-

ное количество и научных, и популярных работ, посвященных ей. В 

связи с чем, в содержании главы исторический экскурс обсуждения 

этой проблемы не представлен. Также полагается, что с позиции 

психологии, адекватнее рассматривать не «психофизическую», а 

«психофизиологическую» проблему, поскольку в этой ее части она 

является не только философской, но и методологической проблемой 



35 

психологии.  

Далее обсуждается целесообразность постулирования «двух-

уровневого» сохранения накопленного опыта (третий постулат в 

§2.1.), при этом ставится вопрос: нельзя ли ограничиться только 

классическим («одноуровневым») объяснением психофизиологиче-

ской проблемы, то есть, все накопленные знания, опыт сохраняются 

(как нейроинформация) в нейросетях мозга? На поставленный во-

прос дается развернутый феноменологически обоснованный отри-

цательный ответ. Показано, что, даже, если принять постулат о 

сущности психоинформации и ее свойствах, не представляется воз-

можным объяснить обратный процесс – как нейроинформация («ма-

териальное») может порождать (идеальные) психические явления, в 

том числе и различного рода «ложную информацию», не привлекая 

для объяснения понятие эпифеномена. Как косвенное подтвержде-

ние выдвинутого постулата, приводятся рассуждения русского фи-

лософа и психолога, профессора Л. М. Лопатина о сохранении зна-

ния и опыта человека, а также его гипотеза о «непрерывности взаи-

модействия души и тела». 

Показано, что разрешение поставленного выше проблемного 

вопроса, невозможно без смены общепризнанной парадигмы, в свя-

зи с чем, на основе ранее разработанной («неклассической») пара-

дигмы, было сформулировано положение о «двухуровневом» сохра-

нении накопленного человеком опыта – в его нейросетях и личном 

бессознательном, связанных между собой принципом синхрони-

стичности (К. Юнг). 

Параграф 3.2. Принцип синхронистичности как средство меж-

уровневого взаимодействия – посвящен ответу на вопрос: как мате-

риальный носитель нейроинформации может (и, может ли?) порож-

дать психические явления? 

Установлено, что весь процесс взаимодействия между личным 



36 

бессознательным и нейросетями сводится не к обмену информаци-

ей, а к изменению ее качества (с «Идеальной информации», через 

«Психоинформацию» к «Нейроинформации»), при этом, идеальная 

информация личного бессознательного (как ранее приобретенный 

опыт, знания человека) никуда не исчезает. В отличие от этого, ней-

роинформация, отображенная в нейронных сетях, может со време-

нем по каким-либо причинам, измениться или даже вообще «сте-

реться». 

Отмечается, что поскольку вся информация личного бессозна-

тельного - это суть опыта личности, то в ней могут содержаться и 

все психические болезни эндогенного и/или экзогенного характера. 

Если подобные патологические отклонения действительно присут-

ствуют в нейросетях мозга, то, посредством принципа синхрони-

стичности, они могут искажать имеющуюся информацию личного 

бессознательного. Кроме того, в этом аспекте анализируются широ-

ко распространенные эксперименты по электростимуляции коры го-

ловного мозга, способные вызывать у испытуемого различного рода 

«видения» или слуховые галлюцинации, что, с точки зрения экспе-

риментатора, якобы служит доказательством того, что мозг спосо-

бен производить психические явления. 

На основе проведенного феноменологического анализа взаи-

модействия нейроинформации и идеальной информации личного 

бессознательного, посредством принципа синхронистичности, 

сформулированы два положения. Во-первых, подобная точка зрения 

экспериментатора является «интерпретационной иллюзией», по-

скольку, согласно развиваемой здесь теории, нейроструктуры мозга 

концептуально не могут содержать никаких психических явлений, 

однако, посредством принципа синхронистичности, могут оказывать 

воздействие на информацию личного бессознательного. Во-вторых, 

поскольку в нейросетях «записана» только та информация, которая 



37 

составляет уже известные человеку знания и прожитый опыт (хра-

нящиеся также в его личном бессознательном), то никакая новая 

нейроинформация не может возникнуть в нейросетях сама по себе. 

Второе положение поднимает вопрос о творчестве. Если ника-

кая новая нейроинформация не может появиться в нейросетях сама 

по себе и, кроме того, она подобна информации личного бессозна-

тельного, откуда у человека могут появиться новые знания? Други-

ми словами, как в этом случае можно объяснить, например, момент 

творческого акта (инсайт)?  

Показано, что решение этой проблемы возможно только на ос-

нове принципиально иной (чем в классической психологии) пара-

дигме и методологии, описанной в моих ранних работах. Согласно 

этой методологии, личное бессознательное человека непосредствен-

но связано с его субъектной реальностью, а через неѐ с архетипами 

коллективного бессознательного (и, далее, с «Предельной реально-

стью»), поэтому, в отличие от нейросетей (как «хранилища» нейро-

информации), личное бессознательное способно безгранично обо-

гащать, содержащуюся в нем идеальную информацию. В качестве 

косвенного доказательства предложенного решения проблемы твор-

чества, приводятся работы В. М. Бехтерева, Л. М. Лопатина, С. Л. 

Франка и П. Тиллиха.  

В параграфе 3.3. Синхронистичность как основа «Психодина-

мического информационного кольца» - продолжается обсуждение 

вопроса о том, как материальный носитель нейроинформации может 

«порождать» идеальные бессознательные психические явления в 

виде различного рода «ложной информации», с иллюстрацией отве-

та на примере ряда патологий (конфабуляции эндогенного и экзо-

генного характера). Иначе говоря, как в таких случаях необычная 

(ложная), но знакомая информация, становится психоинформацией? 

Показано, что в основе решения этой проблемы лежит принцип 



38 

синхронистичности, позволяющий сформулировать и обосновать 

понятие «информационного кольца» зацикливающего информацию 

в контуре: «нейроинформация → идеальная информация личного 

бессознательного → психоинформация → нейроинформация → 

идеальная информация личного бессознательного → психоинфор-

мация →» и т.д.». Данное «кольцо» обозначено как «Психодинами-

ческое информационное кольцо». 

Стало быть, любая «новая» нейроинформация, порождаемая 

различного рода соматическими отклонениями, во-первых, всегда 

вызывает «отклик» в информации личного бессознательного и, во-

вторых, одновременно осознается, то есть порождает соответству-

ющую ей (ложную) психоинформацию, которая далее опять фикси-

руется как нейроинформация. Установлено, что результаты анализа 

появления «ложной» психоинформации можно распространить на 

общий случай появления психоинформации в индивидуальном со-

знании человека в каждый данный актуальный момент нахождения 

его в окружающей действительности. В более общем виде, - возник-

новение психодинамического информационного кольца позволяет 

объяснить проявление индивидуального сознания у человека в 

окружающей действительности (то, что обычно называют «потоком 

сознания»). 

В завершение главы формулируется общий вывод: введение 

понятия «Психодинамического информационного кольца» снимает 

психофизиологическую проблему. 

 

Глава 4. Информационная концепция индивидуального со-

знания. 

Параграф 4.1. Об индивидуальном сознании: «Поток сознания». 

Разработка информационной концепции индивидуального сознания 

на основе сформулированных ранее постулатов начинается с фено-



39 

менологического анализа понятия «Поток сознания». В связи с чем 

рассматривается известная работа У. Джеймса «Научные основы 

психологии», в частности, глава XI, посвященная «Потоку созна-

ния». 

В результате анализа выделяется ряд наиболее важных для 

нашего контекста положений. В частности, акцентируется внимание 

на двух важных моментах: во-первых, У. Джеймс подчеркивает роль 

именно «личного сознания» (а не сознания вообще) и, во-вторых, 

именно личное сознание осуществляет выбор значимых для него 

состояний (то есть, участвует в принятии решения). Кроме того, ак-

центируется, что процессуальный характер индивидуального созна-

ния представлен именно в «потоке сознания». 

В связи с этим, в рамках информационной концепции индиви-

дуального сознания, психологическая суть «потока сознания» пред-

ставляется как процесс непрерывного порождения психоинформа-

ции в каждый актуальный момент переживания человеком действи-

тельности. Именно поэтому основным его содержанием всегда яв-

ляется психоинформация, представляющая собой весь накопленный 

опыт человека, все его знания, сохраненные в виде понятий. Дается 

предварительная дефиниция индивидуального сознания, как перма-

нентного процесса порождения психоинформации, который может 

сопровождаться широким спектром эмоциональных переживаний 

человека. 

Далее отмечается, что в любой психофизиологической (нейро-

логической) теории, так или иначе затрагивающей проблему созна-

ния, оно всегда, в конечном итоге, выступает в виде «продукта» 

мозговой деятельности, некоего эпифеномена (эмерджентности, 

супервентности), несмотря на тот факт, что само понятие эпифено-

мена не определяется однозначно, поскольку в различных словарях 

даются разные его дефиниции. Однако, общую суть этого понятия 



40 

можно выразить как учение, согласно которому психика не играет 

активной роли в жизни и деятельности человека и является избы-

точным (побочным) продуктом материальных (физиологических) 

процессов. Особо выделяется, что эпифеноменализм наиболее рас-

пространен в когнитивных исследованиях. В частности, Смит ука-

зывает, что именно когнитивисты считают, что психология может 

стать научной только тогда, когда приравняет «чистые фантазмы 

души к функциям материального органа». 

Подчеркивается, что искать индивидуальное сознание (психо-

информацию) в мозговых структурах бесполезно, так как все те 

свойства («квалиа» или «ореол», рассматриваемые далее), которые 

сопутствуют тому или иному содержанию психоинформации и, ко-

торые обычно приписываются сознанию, имеют своим локусом 

личное бессознательное, а в нейросетях мозга представлена только 

нейроинформация, содержанием которой являются «означенные» 

понятия объектов, в каждый данный момент, проявленные в виде 

психоинформации.  

В завершение параграфа сделан ряд важных выводов: во-

первых, психоинформация определяет содержание индивидуально-

го сознания, являясь его атрибутом. Во-вторых, помимо основного 

содержания, в потоке индивидуального сознания выделены два со-

путствующих свойства: эмоциональные переживания («квалиа» 

или «ореол», как любое проявление аффекта, окрашивающее психо-

информацию) и субъективно-эмпирические явления, определяющие 

необходимость психоинформации актуализировать соответству-

ющую ей нейроинформацию, вызывая тем самым тот вид предстоя-

щей активности, который будет проявлен человеком во внешней де-

ятельности. Полагается, что именно факт отождествления содер-

жания актуальной психоинформации и еѐ сопутствующих свойств, 

придающих психоинформации особый «колорит», и вводит в за-



41 

блуждение многих исследователей в понимании сути сознания.  

Обращается внимание на то, что актуальная психоинформация 

и сопутствующие эмоциональные переживания не связаны между 

собой «жесткой» детерминированной связью, по типу «причина-

следствие»; если эмоциональные переживания проявились, то меж-

ду ними, безусловно, существует связь, но это скорее связь «вероят-

ностная», по типу «возможности». 

Параграф 4.2. Об индивидуальном сознании: «Проблема ква-

лиа». На материале работ Тай Майкла, Роберта Ван Гулика, Денне-

та, Нагеля, Сѐрла, Чалмерса, Шредингера и других исследователей, 

анализируется «проблема квалиа». В частности, Тай Майкл пишет о 

том, что статус квалиа обсуждается в философии во многом потому, 

что он играет ключевую роль в правильном понимании природы со-

знания. Квалиа, по его мнению, лежат в основе проблемы разума и 

тела. Роберт Ван Гулик считает, что все проблемы квалиа связаны с 

невозможностью дать точные ответы на вопросы: являются ли ква-

лиа эпифеноменальными и как нейронные состояния могут порож-

дать квалиа? 

Отмечается, что наиболее известные авторы, чьи фамилии 

представлены выше, в своих работах часто придерживаются диа-

метрально противоположных взглядов на то, что по существу, сле-

дует понимать под этим термином, кроме того, нет согласия и в том, 

следует ли вообще вводить это понятие в научный лексикон. Среди 

этих авторов есть как сторонники существования квалиа (в частно-

сти, Нагель, Чалмерс), так и их явный оппонент Деннет, как сторон-

ник когнитивной нейронауки. 

Поскольку подробный анализ этих противоречий не проводит-

ся (ввиду их общеизвестности), излагается другой, авторский 

взгляд, на то, что представляет собой «квалиа» и следует ли этот 

термин использовать в научных работах; взгляд, основанный на 



42 

представленной здесь («неклассической») методологии и некоторых 

«созвучных» ей положений из концепции «Потока сознания» У. 

Джеймса. 

Несмотря на то, что впервые понятие «квалиа» было введено в 

1929 году американским философом К. И. Льюисом, полагаю, что 

«пальму первенства» следует все же отдать У. Джеймсу и, если не 

по самому названию феномена, то точно по содержательному его 

описанию. В частности, У. Джеймс подчеркивал, что в человеческой 

речи нет такого союза, или предлога, нет синтаксической формы 

или интонации голоса, которые бы не выражали того или другого 

оттенка в отношениях, которые в каждое мгновение человек чув-

ствует существующими между крупными объектами его мышления. 

Именно этот «оттенок в отношениях» он называет «ореолом», гово-

ря о том, что каждый предмет нашей мысли (в нашем контексте, ак-

туализированная психоинформация) не является «в чистом своем 

виде», а окружен некоторым ореолом, каким-то «смутным сияни-

ем», поскольку состоит он из нашего «смутного знания» о различ-

ных отношениях этого образа или предмета с другими. Считаю, что 

вряд ли можно лучше описать то, что обычно относят к феномену 

«квалиа».  

Отмечается, что к проблеме «квалиа» (не обозначая ее именно 

так) в несколько ином виде обращались многие философы, начиная 

еще с 17 века. В качестве примера приводится работа британского 

философа, представителя эмпиризма Локка, который в своих рабо-

тах выделял в ощущаемых свойствах первичные и вторичные каче-

ства вещей, по сути, то, что обозначено здесь как содержание и со-

путствующие свойства психоинформации. 

Показано, что в индивидуальном сознании «ореол» («квалиа») 

помогает сформировать (актуализировать) психоинформацию. По 

мере осознания, формирования понятия (знака) ореол «исчезает», а 



43 

остается только актуальная данному моменту психоинформация, ко-

торая способна активировать соответствующие ей «специализиро-

ванные ансамбли нейронов». Таким образом, никакой ореол (или 

квалиа) не может отражаться в нейросетях, поскольку он имеет 

своим локусом личное бессознательное (все, что неосознанно, невы-

разимо в понятиях, относится к идеальным явлениям). В этом смыс-

ле можно полагать, что психоинформация - «объективна», а квалиа - 

«субъективно». Именно поэтому переживания, в отличие от психо-

информации, не могут подвигнуть человека к какой-либо активно-

сти, максимум, на что они способны – это создать специфический 

фон для дальнейшей активности личности (если, конечно, они сами 

не становятся психоинформацией). 

Обращается внимание на то, что в каждом конкретном случае 

возникновения психоинформации образуются и сохраняются два 

подобных вида информации: «идеальная информация» (личного 

бессознательного) и «нейроинформация» (нейронных сетей). По-

добных, но не тождественных, поскольку тождественность предпо-

лагает полное совпадение, а подобие только сходство по определен-

ным признакам. В данном случае, сходство этих видов информации 

в их генезисе в том, что это усвоенный опыт личности. Различие же 

в том, что нейросети содержат в себе только осознанный, понятий-

ный опыт личности, в то время как идеальная информация личного 

бессознательного в дополнение к этому, содержит в себе также все 

те атрибутивные свойства, которые обычно приписываются созна-

нию: ореол, квалиа и пр. – невыразимые состояния переживаний 

личности, все то, что и обозначено здесь, как «эмоциональные со-

стояния (переживания)». 

В завершение параграфа дается полное определение феномену 

«индивидуального сознания», как перманентному процессу порож-

дения психоинформации, протекающему между личным бессозна-



44 

тельным и нейронными сетями мозга, который может сопровож-

даться широким спектром эмоциональных переживаний личности. 

Параграф 4.3. Проблема феноменологии понятий: «детерми-

низм», «причинность», «психологическая причинность». Отмечает-

ся, что существенной особенностью процесса взаимодействия иде-

альной информации личного бессознательного c нейроинформаци-

ей, является принцип синхронистичности. Известно, что К. Юнг не 

дает какой-либо точной дефиниции принципу синхронистичности, 

отмечая, что, с точки зрения этимологии, этот термин каким-то об-

разом связан со временем, или, если точнее, с чем-то вроде одно-

временности. Вместо «одновременности», отмечает К. Юнг, мы мо-

жем также использовать концепцию «смыслового совпадения» двух 

или более событий, причем речь идет не о вероятности случая, а о 

категории случайности. Размышляя о природе синхронистичности, 

он анализирует понятие «причинности», утверждая, что принцип 

причинности пригоден только для объяснения природных процес-

сов.  

В этом контексте в параграфе исследуются такие понятия, как 

«детерминизм», «причинность», «психологическая причинность» и 

«вероятность». Рассматривается теория причинности и детерминиз-

ма Бриллюэна, в которой он приходит к выводу что, если жесткий 

детерминизм может подтверждаться или опровергаться одним един-

ственным экспериментом, то вероятностная причинность требует 

множества экспериментов, прежде чем закон вероятности удастся 

сформулировать приблизительно. Вместо строгого детерминизма, 

пишет он, мы получаем некоторый закон корреляции, некий более 

тонкий тип определения, который можно применить к великому 

многообразию проблем. Хорошо известно, однако, что для приме-

нения корреляционного метода необходимы регулярные, повторя-

ющиеся события и, если одиночные феномены еще можно изучать в 



45 

естественных науках, например, в биологии, то в психологических 

исследованиях, они чаще всего выступают в виде артефактов, кото-

рые, как правило, исключаются из дальнейших исследований. 

Подобный доминирующий «научный взгляд на мир» заставля-

ет обратиться к поиску других понятий, позволяющих в какой-то 

мере прийти к пониманию и объяснению сути «единичных» фено-

менов, которые особенно важны для психологии. В связи с этим, 

рассматривается понятие «психической причинности», подробный 

анализ которого проводит В. В. Зеньковский. Он обращает внима-

ние на то, что впервые понятие «индивидуальной причины» было 

введено С. И. Гессеном, отмечавшим, что допускаются причинные 

связи, совершенно не повторяемые, строго индивидуальные, то есть 

возможна индивидуальная причинность. Рассуждая о последова-

тельности явлений в контексте понятия причинности, В. В. Зеньков-

ский допускает, что причинные связи могут быть не только после-

довательными, но и одновременными, считая, что момент последо-

вательности явлений не может быть признан ни в качестве эмпири-

ческого критерия, ни как логическая характеристика понятия «пси-

хической причинности». Отмечу, что по существу здесь идет речь о 

том, что для «психической причинности», как и для феномена «син-

хронистичности», время не является сколько-нибудь решающим 

фактором. 

В своих исследованиях В. В. Зеньковский выделяет два вида 

необходимости – фактическую и логическую, считая, что логиче-

ская необходимость относится к миру понятий, т. е. к идеальной 

сфере она не зависит от времени и потому обратима. Между тем, в 

самом потоке времени, в реальном бытие действует иная реальная 

необходимость, необратимая, не применимая к идеальной сфере. 

Параграф 4.4. Принцип синхронистичности в концепции инди-

видуального сознания. Подробно анализируются попытки К. Юнга 



46 

найти теоретическое обоснование открытого им принципа синхро-

нистичности (построить концепцию синхронистичности). Для этого 

он подробно разбирает статистические эксперименты Дж. Б. Рейна 

по экстрасенсорному восприятию, приходя к выводу, что эти экспе-

рименты доказывают возможность психического воздействия на 

движущиеся тела, отмечая, что это не удивительно, принимая во 

внимание психическую относительность пространства и времени. В 

тоже время, его попытки объяснить природу такого психического 

воздействия, используя концепцию энергии, а также «закон причин-

ности», по его признанию, - безуспешны. В итоге он вынужден 

предположить, существование каких-то невероятных происшествий 

беспричинной природы, то есть «смысловые совпадения». 

В аспекте методологии «Неклассической психологии» предло-

жена гипотеза о том, что для понимания принципа синхронистично-

сти наиболее приемлемо универсальное понятие «информации», 

причем, с обязательным учетом ее качественной специфики (опи-

санной выше). Более того, в этом случае получает свое подтвержде-

ние и феномен «психологической причинности». Из обоснования 

гипотезы следует, что «синхронистичность» и «психологическая 

причинность» являются, если и не тождественными, то, по крайней 

мере, подобными феноменами (возможно, имеющими одинаковую - 

информационную природу). 

В качестве подтверждения уместности приведенной ранее ги-

потезы о том, что идеальная информация личного бессознательного 

и нейроинформация (нейросетей мозга) связаны между собой по-

средством принципа синхронистичности, приводится высказывание 

Юнга о том, что синхронистичность указывает на параллельность 

времени и смысла между психическими и психофизическими собы-

тиями.  

В качестве другого примера, косвенно подтверждающего эту 



47 

гипотезу, подробно анализируется известный квантовый феномен 

«ЭПР-парадокс» (Эйнштейна, Подольского, Розена). Сделан вывод 

о том, что феномен синхронистичности и феномен «ЭПР-

парадокса» (скорее всего) имеют общую универсальную природу. 

 

Глава 5. Об идеальности психических явлений. 

Предварительные замечания. Во-первых, отмечается, что ма-

териал, изложенный в предыдущих параграфах, позволяет дать, в 

отличие от классического, другое объяснение того, что же представ-

ляет собой личное бессознательное и это приводит нас к проблем-

ному вопросу: все ли психические явления идеальны? Этот принци-

пиальный вопрос не так прост, как кажется на первый взгляд, одна-

ко, придерживаясь того же, ранее высказанного принципа, не вда-

ваться в обсуждение трактовок тех или иных понятий, принятых в 

классической психологии, здесь также не будет анализироваться ка-

тегория «идеального» в академической психологии, где, как извест-

но, всѐ психическое относится к феноменам идеальным. Ранее было 

отмечено, что с моей точки зрения, не всѐ психическое относится к 

категории «идеального», таковыми, безусловно, являются: коллек-

тивное бессознательное и субъектная реальность, а также все фено-

мены и процессы, происходящие в личном бессознательном.  

Во-вторых, прежде чем переходить к анализу понятия «личное 

бессознательное», предварительно показывается, что К. Юнг под 

бессознательным, как правило, понимал коллективное бессозна-

тельное и далеко не всегда в своих трудах отделял его от личного 

бессознательного, оперируя часто общим понятием «бессознатель-

ное». Вместе с тем, для того чтобы обсуждать свойства и структуру 

личного бессознательного, необходимо разграничить эти понятия, 

поскольку они играют принципиально разную роль в существова-

нии субъекта.  



48 

В-третьих, в предыдущих монографиях уже рассматривалась 

проблема личного бессознательного в аспекте взаимодействия со-

знательного и бессознательного уровней психики, обозначенная там 

как проблема «порога». Однако, учитывая описанные выше посту-

латы (см. глава 2) и представленную выше «информационную кон-

цепцию индивидуального сознания» (см. глава 4), считаю, что неко-

торые ранее высказанные формулировки требуют уточнения и раз-

вития, хотя в целом, (методологически) они не противоречат пред-

ставленным здесь идеям, поэтому, по ходу изложения, буду ссы-

латься на эти высказывания, корректируя их по мере необходимо-

сти. 

Параграф 5.1. Бессознательное с позиции К. Юнга. Посвящен 

анализу того, как понимал личное бессознательное Юнг, который и 

ввел это понятие в тезаурус психологии. В связи с этим рассматри-

вается ряд его фундаментальных работ. В частности, в работе «Про-

блемы души нашего времени» он выделяет три «ступени души»; в 

работах «Сознание и бессознательное» и «Проблемы души нашего 

времени» приходит к выводу, что сознание выполняет весьма 

скромную роль, что именно бессознательное содержит источник 

сил, приводящих душу в движение. Кроме того, он полагает, что 

функция сознания заключается не только в том, чтобы восприни-

мать и узнавать через ворота разума мир внешнего, но и в том, что-

бы творчески переводить мир внутреннего во внешнее. Отмечается, 

что с такой точкой зрения на роль сознания можно полностью со-

гласиться, поэтому некоторые выделенные Юнгом характеристики 

личного бессознательного, сознания и коллективного бессознатель-

ного принимаются здесь за «реперные» точки, которые, по мере из-

ложения, дополняются новым содержанием, с учетом методологии 

«Неклассической психологии».  

Далее, в контексте излагаемой здесь методологии, проводится 



49 

феноменологический анализ личного бессознательного, подтвер-

ждающий основную (для нас) идею Юнга, что бессознательное - это 

- психическая система. Однако, полностью соглашаясь с тем, что 

«бессознательное - это - психическая система», в отличие от К. Юн-

га, полагаю, что перцепция, апперцепция, память, воображение, во-

ление, аффект, эмоция, размышление, суждение и т. д. представляют 

собой содержание именно личного бессознательного, а не бессозна-

тельного (вообще), как он считал. 

Таким образом, по данному параграфу делается основной вы-

вод: личное бессознательное здесь и далее будет пониматься как 

«вторая психическая система» человека. 

Параграф 5.2. Анализ содержания личного бессознательного с 

позиции психоинформации. Закон «информационной психодинами-

ки». На основе феноменологического анализа выдвигается и дока-

зывается основная гипотеза о том, что личное бессознательное, как 

«вторая психическая система», содержит в себе, помимо отмечен-

ных ранее памяти и мышления, все психические процессы: ощуще-

ние, восприятие, внимание, воображение, а также всю аффективную 

сферу и феномен «Я», как интегратор всего содержания личного 

бессознательного.  

Отмечается, что с позиции информационного подхода, все эти 

процессы (все содержание личного бессознательного) включены в 

своеобразное кольцо, обозначенное ранее, как «Психодинамическое 

информационное кольцо» (см. главу 3). 

На основе этого формулируется положение обозначенное как 

закон «информационной психодинамики», позволяющий установить 

достаточно четкий критерий отделения собственно идеальных пси-

хических явлений, от явлений «квазипсихических», обладающих 

возможностью воздействия на нейрональные структуры организма. 

Закон «информационной психодинамики» - любой психический фе-



50 

номен, проявившись в виде психоинформации, обладает возможно-

стью воздействовать на материальные структуры живого орга-

низма. 

Для логического обоснования этих положений проводится ме-

тодологический анализ работ В. М. Бехтерева, Л. С. Выготского и С. 

Л. Франка. В частности, показано, что еще В. М. Бехтерев относил 

функцию памяти к бессознательному. Более того, он отмечал, что 

процессы, совершающиеся в бессознательной сфере человека, не-

редко служат руководством его сознательных действий. В работе 

«Мышление и речь» проводится анализ главного для нас аспекта – 

понимание Л. С. Выготским процесса взаимодействия «мышления» 

(как явления идеального, по своей сути) и речи (как явления, в 

большей степени, материального). В частности, Л. С. Выготский 

отмечает, что «значение» представляет собой неотъемлемую часть 

слова как такового, оно принадлежит царству речи в такой же 

мере, как и царству мысли. Стало быть, значение, рассматривается 

им в равной мере и, как явление, речевое по своей природе, и как 

явление, относящееся к области мышления. Для их объединения он 

вводит «единицу речевого мышления», - как единство речи и мыш-

ления. Возможно, что таким образом он пытался дать объяснение 

все той же вечной «психофизиологической» проблеме. Однако, он 

так и не раскрывает «процессуальную» сторону образования «еди-

ницы речевого мышления». 

В контексте излагаемой здесь методологии и информационной 

концепции индивидуального сознания любое значение появляется у 

любого слова тогда и только тогда, когда оно осознается, то есть 

проявляется в виде психоинформации. Отсюда следует, что как 

только значение «трансформировалось» в психоинформацию, оно 

далее может проявиться (а может и не проявиться, в зависимости от 

сопровождающего его чувственного тона) в слове, как в речевом 



51 

действии.  

Для ответа на проблемный вопрос - есть ли в личном бессозна-

тельном структура, интегрирующая все психические феномены, 

происходящие в нем, приводится анализ понятий «я», «личность» и 

«эго», причем эти понятия анализируются в рамках методологии 

«Неклассической психологии». Результаты анализы позволяют 

утверждать, что роль субъекта, интегрирующего все содержание 

личного бессознательного (по К. Юнгу, - второй психической си-

стемы), принадлежит «я». 

Далее, на предмет представленности в личном бессознатель-

ном, последовательно анализируются: сенсорный аппарат человека - 

процессы ощущений и восприятия, аффективная сфера и интуиция. 

Показано, что все эти процессы также составляют содержание лич-

ного бессознательного. 

Параграф 5.3. Выводы. Приводятся основные выводы, которые 

следуют из содержания этой главы. В частности, показано, что: 

- во-первых, согласно закону «информационной психодинами-

ки», понятие «психоинформации» позволяет достаточно четко вы-

делять идеальные психические явления из явлений «квазипсихиче-

ских», - явлений только кажущихся психическими; сделан парадок-

сальный вывод о том, что, по сути, сознание нельзя отнести к иде-

альным психическим явлениям, поскольку сознание представляет 

собой перманентный процесс порождения психоинформации, име-

ющей возможность воздействовать на нейронные структуры мозга;  

- во-вторых, введение понятия «психоинформации» позволяет 

говорить о том, что вся классическая психология (за малым исклю-

чением) фактически изучает не психику, не психические явления, 

как таковые, а психоинформацию, в большей степени связанную с 

нейроинформацией, отсюда и все трудности методологического ха-

рактера;  



52 

- в-третьих, сформулированный закон «информационной пси-

ходинамики» позволяет утверждать, что все явления, составляющие 

содержание личного бессознательного и способные проявляться в 

виде психоинформации, в соответствии с теорией С. Л. Франка, 

можно квалифицировать как явления «душевной жизни», составля-

ющие суть субъективного компонента эмпирической действитель-

ности. 

 

Глава 6. Феноменология психоинформации в контексте 

функциональной системы П. К. Анохина. 

Параграф 6.1. Введение. Обосновывается феноменологический 

подход к информации вообще и психоинформации в частности. Так, 

например, показано, что к основным аспектам феноменологии ин-

формации относятся: опыт восприятия информации, субъектив-

ность, интенциональность и смысл, а также, наиболее важный для 

нас аспект, – это информация и сознание, где феноменология ин-

формации направлена на изучении связи информации с сознанием и 

самосознанием. 

Отмечается, что в основных постулатах (см. главу 2) сформули-

рован отдельный (пятый) постулат, касающийся «субъективно-

эмпирических явлений», содержание и функции которых ранее не 

были раскрыты. Содержание этого постулата сводится к следующе-

му: субъективно-эмпирические явления представляют собой сопут-

ствующее свойство психоинформации, определяющее необходи-

мость в актуализации соответствующей ей нейроинформации, вы-

зывая тем самым тот вид предстоящей активности, который будет 

проявлен человеком во внешнем поведении (деятельности). Опира-

ясь на этот постулат, как на основу, проводится феноменологиче-

ский анализ «субъективно-эмпирических явлений», в контексте 

функциональной системы (П. К. Анохина).  



53 

Показывается необходимость введения «субъективно-

эмпирических явлений», как сопутствующего свойства психоин-

формации, поскольку появление психоинформации далеко не всегда 

может приводить к актуализации, соответствующей нейроинформа-

ции с последующей внешней активностью. В связи с чем высказы-

вается гипотеза, что «субъективно-эмпирические явления» должны 

выполнять роль своеобразного триггера (переключателя), «разре-

шающего» или «запрещающего» психоинформации актуализиро-

вать нейроинформацию. 

Подчеркивается, что сформулированные положения приводят к 

ряду проблемных вопросов: насколько осознанны субъективно-

эмпирические явления; связаны ли они с другим сопутствующим 

свойством психоинформации - эмоциональными переживаниями и 

видом будущей активности. Ответу на эти вопросы посвящено ос-

новное содержание последующих параграфов этой главы. 

Параграф 6.2. Процесс «мыслетворчества». Отмечается, что 

психоинформация обычно не проявляется в виде отдельного поня-

тия (значения), - это всегда ряд связанных между собой понятий, 

именно этот ряд понятий («психоинформаций») здесь обозначен как 

появление мысли. Любая мысль всегда состоит из ряда уже знако-

мых человеку понятий, каждое из которых, само по себе, является 

психоинформацией. Подчеркивается, что любая мысль - это не 

«сумма нескольких осознанных понятий»; мысль несет в себе нечто 

большее, некое, только ей присущее, интегральное понятие, то, ради 

чего она была сформирована. Именно это интегральное «означен-

ное» понятие и является той психоинформацией, к которой следует 

относить сопутствующие составляющие - «эмоциональные пережи-

вания» и «субъективно-эмпирические явления». Дается определение 

мысли, как процессу формирования интегральной психоинформа-

ции.  



54 

Рассматривается роль эмоциональных переживаний в форми-

ровании интегральной информации. Отмечается, что в данном кон-

тексте под эмоциональными переживаниями понимаются пережи-

вания, - как возможные побудители активности (мотивы), имеющие 

разную степень осознанности (например, от физиологических аф-

фектов, предполагающих «сужение сознания», интенций, домини-

рующих тенденций, намерений, желаний, до осознанных мотивов). 

Такое ограничение связано с тем, что нас интересует не вся эмоцио-

нальная сфера человека, а только те переживания, которые побуж-

дают человека к активности, помогая оценить «полезность» акту-

альной психоинформации. 

Параграф 6.3. Субъективно-эмпирические явления как «фи-

нальный механизм» процесса принятия решения. Психоинформация 

совместно с сопутствующими атрибутами – эмоциональными пере-

живаниями и субъективно-эмпирическими явлениями, рассматрива-

ется в контексте функциональной системы П. К. Анохина как струк-

тура, с которой начинается и заканчивается процесс принятия реше-

ния. Общеизвестно, что формирование любой функциональной си-

стемы начинается с «пускового стимула», запускающего афферент-

ный синтез, ведущий затем к принятию решения. В данном контек-

сте функцию «пускового стимула» выполняет психоинформация 

(начало формирования функциональной системы - это появление 

психоинформации).  

Далее на основе проведенного афферентного синтеза и эмоци-

ональной оценки психоинформации, должно приниматься финаль-

ное решение о возможности (или необходимости) перехода к внеш-

ней активности. Однако, как было сказано выше, появление психо-

информации далеко не всегда может актуализировать соответству-

ющую ей нейроинформацию, что приводит к проблемному вопросу: 

как осуществляется сам момент принятия решения – его финальная 



55 

стадия? Показано, что в данном случае речь, de-facto, должна идти о 

некотором «финальном механизме», завершающем процесс приня-

тия решения о необходимости начала той или иной внешней актив-

ности. В связи с этим выдвигается гипотеза о том, что функцию та-

кого «финального механизма» выполняют субъективно-

эмпирические явления, завершающие процесс принятия решения о 

необходимости актуализации психоинформацией соответствующей 

ей нейроинформации, констатируя, тем самым, осознание и приня-

тие цели человеком. Важно подчеркнуть, что здесь рассматривается 

проявление внешней активности человека, что предполагает взаи-

модействие функциональных систем психологического и физиоло-

гического уровней. Причем, на рассмотренном психологическом 

уровне, именно цель, принятая человеком, выступает в качестве по-

лезного результата. 

Далее подробно анализируется процесс формирования функ-

циональной системы для реализации принятой цели в виде целост-

ного акта – от осознания и принятия цели до получения «полезного» 

результата. Процесс формирования функциональной системы опи-

сывается в виде отдельных стадий (отмечается условность их выде-

ления, поскольку все стадии представляют собой единый целостный 

процесс, совершающийся симультанно). 

Согласно логике формирования функциональной системы, по-

дробно анализируются стадии: а) формирование цели как «полезно-

го результата», б) афферентного синтеза, в) принятие решения об 

активности, г) обратной афферентации. 

Именно на стадии «принятия решения об активности» вводится 

и обосновывается роль субъективно-эмпирических явлений, как 

определенного вида «императивов», разрешающих или запрещаю-

щих интегральной психоинформации актуализировать нейроин-

формацию. Какого рода императивы будут задействованы (разре-



56 

шающие или запрещающие), и составляет итог (финал) «принятия 

решения об активности». 

Параграф 6.4. Феномен принятия «неосознанных» решений. 

Отмечается, что уровень «принятия решения» не всегда бывает осо-

знанным, в связи с этим, для объяснения феномена принятия «не-

осознанных» решений анализируются функциональные особенности 

эмоциональных переживаний и субъективно-эмпирических явлений 

на уровне личного бессознательного. Делается вывод, что на этом 

уровне и эмоциональные переживания, и императивы осуществляют 

свои функции как сопутствующие свойства какого-либо понятия, 

аналогично тому, как это происходит и на осознанном уровне. Кро-

ме того, показано, что на этом уровне, в случае необходимости кор-

рекции ошибок формируемой функциональной системы, также 

«включается» компонент обратной афферентации, который может 

реализовываться не только средствами самой функциональной си-

стемы, но и оперировать содержанием личного бессознательного, 

используя принцип синхронистичности (или, при необходимости, 

феномен «психодинамического информационного кольца»). 

Параграф 6.5. Выводы. По содержанию главы делаются следу-

ющие выводы: во-первых, на уровне психоинформации оба сопут-

ствующих свойства присутствуют всегда, поскольку психоинфор-

мация уже в момент ее появления обладает потенциальной возмож-

ностью вызывать внешнюю активность. В то же время, на уровне 

личного бессознательного сопутствующие свойства (эмоциональные 

переживания и субъективно-эмпирические явления) появляются у 

какого-либо ранее сохраненного понятия только в том случае, если 

оно посредством принципа синхронистичности, вызывает ту или 

иную внешнюю активность.  

Во-вторых, психоинформация, совместно с «императивами» и 

эмоциональными переживаниями, «оценивающими» конечный ре-



57 

зультат афферентного синтеза, является неким «связующим звеном» 

между функциональной системой, формирующейся на психологиче-

ском уровне (в «потоке сознания» и личного бессознательного) и 

функциональной системой, формирующейся на физиологическом 

уровне. 

 

- *** - 

 

БЛАГОДАРНОСТИ 

 

Как и при подготовке предыдущих моих монографий, хочу вы-

разить глубокую признательность рецензентам: доктору психологи-

ческих наук, профессору Владимиру Александровичу Мазилову, ко-

торого считаю не только своим близким другом, но и, образно вы-

ражаясь, «крестным отцом» трех моих последних монографий, а 

также доктору психологических наук, профессору Ильдару Масгу-

довичу Юсупову, с которым меня связывает более чем пятидесяти-

летняя дружба. Владимир Александрович и Ильдар Масгудович взя-

ли на себя труд проанализировать ряд наиболее проблемных поло-

жений, изложенных в монографии и обсудить их, высказав без-

условно ценное для меня собственное видение. Я признателен мое-

му коллеге и другу, кандидату психологических наук, доценту Ра-

шаду Анваровичу Ахмерову, за неоднократное обсуждение содер-

жания наиболее важных параграфов и глав. Такое обсуждение было 

крайне необходимо мне в процессе написания монографии. Я особо 

благодарен моим родным: дочери Елене (магистру психологии), ко-

торая, как и при написании предыдущих книг, при обсуждении от-

дельных фрагментов книги, задавала мне содержательные вопросы, 

заставлявшие меня переосмысливать уже написанное; моей жене 

Ирине (кандидату психологических наук), которой я также благода-

рен за помощь в подготовке рукописи к публикации и за терпение, 



58 

проявленное ей в моменты моего «бесконечного сидения за компью-

тером». Маше – моей внучке, талантливому дизайнеру, которой я 

благодарен за оформление обложки и создание рисунка, отражающе-

го взаимодействие реальностей, выделенных в содержании книги.  

Кроме того, пользуясь случаем, хочу поблагодарить всех, кто 

тем или иным образом выразил свое мнение в отношении моих мо-

нографий «Неклассическая психология» (2018 г.) и «Субъектная ре-

альность человека» (2023 г.) и тех, кто принимал участие в обсуж-

дении некоторых положений и гипотез, изложенных в данной рабо-

те, в частности, доктора психологических наук, Хусаинову Светлану 

Владимировну; профессионального психолога Елену Валерьевну 

Михееву, руководителя научно-практической лаборатории «Т-ИГР», 

за ее стремление воплотить высказанные в монографиях теоретиче-

ские положения в конкретных исследовательских проектах. 

Надеюсь, что эта монография найдет отклик не только у науч-

ных работников и специалистов в области философии, психологии, 

физики, но также и у более широкого круга лиц, интересующихся 

вопросами науки, чьи умы и души открыты для восприятия неорди-

нарного, нового взгляда на вечные вопросы, стоящие перед мысля-

щим человеком. 

Г. С. Прыгин  

г. Набережные Челны,  

август, 2025 г. 

 

  



59 

«В философии наиболее общими являются те вопросы,  

которые касаются не природы отдельных областей реальности,  

например, физической или исторической,  

а природы той реальности, которая действует  

во всех областях. Философия пытается найти универсальные  

категории, в которых происходит опыт бытия». 

[Пауль Тиллих, с.191]  

 

ВВЕДЕНИЕ.  

В КАКОЙ РЕАЛЬНОСТИ СУЩЕСТВУЕТ ЧЕЛОВЕК? 

 

Две предыдущие монографии - [Прыгин, 2018, 2023] стали той 

логической основой, на которой построено содержание представля-

емой здесь работы. 

В первой монографии была обозначена, как центральная для 

психологии, проблема «реальности» и ее взаимоотношение с «пси-

хическим». Определить эту проблему как центральную позволяет 

тот факт, что методологический кризис, который уже более трех 

столетий не позволяет развиваться психологии в соответствии с ее 

этимологией, как «науке о душе», проистекает из более глубокой 

общенаучной проблемы взаимоотношения между материей и духом 

(проблемы, больше известной как «психофизическая проблема»). 

Это одна из центральных философских проблем, существующая уже 

более тысячи лет, а ее суть, как известно, состоит в понимании при-

роды реальности и человеческого сознания, и в определении пер-

вичности одного из них. 

Несмотря на то, что эта проблема общенаучная, она для всех 

естественных наук является косвенной, так как их главные интересы 

направлены исключительно на общепризнанную объективную ре-

альность, под которую «заточен» весь их исследовательский арсе-

нал. В максимальной степени эта проблема затрагивает психологию, 

поскольку из всех существующих наук именно она призвана отве-



60 

тить на такие фундаментальные вопросы, как: что есть душа, созна-

ние (психическое, как нечто «целостно-сущностное»), а также пред-

ложить свои подходы к решению проблемы взаимоотношения мате-

рии и духа. Убежден, что ни на один из этих проблемных вопросов 

нельзя ответить, если вначале не определиться с тем, какую реаль-

ность исследуют психологи, является ли эта реальность единствен-

ной, какие методы ее изучения (или других реальностей, если тако-

вые будут признаны, хотя бы на уровне постулатов) можно вклю-

чить в научный арсенал психологии. 

Конечно, о том, что в психологии уже изучается множество 

различных реальностей, написано не в одном десятке работ (хотя 

под реальностями чаще всего понимаются области и/или системы, 

направления психологии). В частности, Н. Смит [Смит, 2003] в сво-

ей энциклопедической работе, анализируя современные психологи-

ческие системы пишет о том, что каждое направление в психологии 

(психологическая система или область психологии) по-своему трак-

тует реальность. Например, с позиции социального конструкцио-

низма «наша реальность (выделено мной, - Г. П.) порождается био-

логической организацией, языковыми конвенциями и культурными 

процессами» [там же, с.79]. Постулаты (современного) психоанали-

за полагают, что «Реальность (здесь и далее выделено мной, - Г. П.) 

образуют не только физические, химические и биологические собы-

тия, но и смыслы вещей … Язык как повествование формирует опыт 

(поэтому) реальность существует в рассказе… Речь как повествова-

ние (narration) заключает в себе опыт индивидуума, а наличная ре-

альность конструируется из таких описаний. Ни одно из описаний 

нельзя рассматривать как более истинное, чем другие, но каждое 

из них является одним из возможных способов изображения реаль-

ности» [там же, с.156].  

Например, с точки зрения специалиста по анализу поведения, - 



61 

отмечает он, - «когнитивисты изобретают фиктивные конструкты на 

основе событий, относящихся к поведению, и полагают, что эти 

конструкты обладают своего рода реальностью, объясняющей по-

ведение, из которого они выведены» [там же, с. 183] и, далее, «Го-

воря кратко, постмодернизм и социальный конструкционизм утвер-

ждают, что невозможно прийти к объективному пониманию мира, 

поскольку все знание социально сконструировано из слов, которые 

обретают свои значения благодаря социальным процессам, и эти 

значения изменяются от группы к группе и от одного периода вре-

мени к другому. Знание представляет собой не более чем совокуп-

ность социальных конвенций, выраженных в языковой форме. Наша 

реальность состоит из слов, с помощью которых мы описываем 

эту реальность (выделено мной, - Г. П.)» [там же, с. 211].  

Подобные примеры можно найти и в нашей отечественной 

психологической литературе, в частности, В. В. Знаков пишет, что 

«Мир человека состоит из эмпирической, социокультурной и экзи-

стенциальной реальностей, в каждой из которых существуют зако-

номерные связи между причинно-следственными и случайными от-

ношениями» [Знаков, 2025, с.37]. 

Приведенных цитат вполне достаточно, чтобы сделать опреде-

ленный вывод: методологический кризис в психологии вызван не 

только тем, что в ней имеется множество различных теорий основ-

ных ее понятий (сознания, личности, интеллекта, и других), по 

большей части, никак не соотносящихся между собой, но, главное, 

существует и множество понятий реальности, также не дополняю-

щих друг друга а, как правило, конкурирующих между собой. Вме-

сте с тем, нельзя не признать, что все эти теории и понятия реально-

сти отражают какие-то отдельные психологические грани существо-

вания человека в объективной реальности, а, следовательно, имеют 

право быть представлены в поле психологической науки. Возникает 



62 

ситуация, которая хорошо описывается поговоркой «за деревьями и 

леса не видно»! В современной академической психологии психика 

человека разложена по отдельным составляющим и уже не одно 

столетие психологи не могут ее собрать. Можно полностью согла-

ситься со Н. Смитом, когда он говорит о том, что целостного чело-

века не только разделяют, но и отделяют его от мира, частью кото-

рого он является. 

Если внимательно проанализировать все вышеприведенные 

определения реальности, можно прийти к заключению, что все они с 

разных позиций описывают «субъективность» психики человека, 

проявляющуюся в том, как он интерпретирует объективную реаль-

ность. В то время, как человек, по сути, существует одновременно 

во всех этих «субъективных» реальностях (независимо от того, как 

их называют исследователи), попытки анализировать (и тем более 

прогнозировать) его поведение только в рамках какой-то одной из 

них, полагая при этом, что она (эта реальность) самая «верная», 

представляются малоэффективными.  

С моей точки зрения, субъективная реальность в большей сте-

пени основана на интерпретации человеком своего личного опыта 

через его ценности, эмоции, различные социальные факторы и по-

этому она склонна к нестабильности, к изменчивости. В то же вре-

мя, эмпирическая реальность (также основанная на личном опыте 

человека), в большей степени опирается на эмпирические данные, 

получаемые человеком от органов чувств и поэтому, в сравнении с 

субъективной реальностью, она более стабильна, постоянна. 

Таким образом, если в феноменологии субъективной реально-

сти делается акцент на интерпретацию объективной реальности, то 

феноменология эмпирической реальности акцентирует взаимодей-

ствие с ней (с объективной реальностью). 

Отсюда можно полагать, что неким «объединяющим началом 



63 

всех субъективных реальностей» может служить понятие «эмпири-

ческой реальности», поскольку собственно в ней (в опыте взаимо-

действия человека с объективной реальностью) и проявляется вся 

его субъективность во всех ее гранях. Вообще, первопричиной субъ-

ективности познания объективной реальности, превращающей ее в 

эмпирическую реальность, является биологический фактор, зало-

женный в уникальном строении сенсорного аппарата каждого чело-

века. Он изначально формирует «скелетную структуру» этой самой 

«эмпирической реальности». Собственно, на нее затем в процессе 

онтогенеза «накладывается» содержание в виде того или иного «со-

циального отпечатка». Необходимо подчеркнуть, что вышесказан-

ное не следует понимать, что сначала формируется структура, а за-

тем накладывается содержание. Формирование структуры и содер-

жания эмпирической реальности - это единый, целостный процесс 

(напомню о знаменитой дискуссии 60-70-х годов на тему «влияния 

биологического и социального факторов на развитие личности»). 

Стало быть, говорить о том, что ««мир человека состоит из эм-

пирической, социокультурной и экзистенциальной реальностей» 

мне представляется не совсем корректно, поскольку все они, по су-

ти, есть - «субъективные реальности». (К примеру, один и тот же 

человек «попав в руки» к специалистам, придерживающихся разных 

психологических (психотерапевтических) систем, все равно будет 

иметь как основу свою эмпирическую реальность). Общепризнанно, 

что фактически вся западная академическая психология разделилась 

на множество отдельных областей именно потому, что каждая об-

ласть психологии по-своему трактует эмпирическую реальность (в 

психологии востока, как известно, преобладает концепция целост-

ности психики человека). 

Когда Н. Смит, описывая постулаты различных психологиче-

ских систем, говорит о том, что реальность образуют смыслы вещей, 



64 

что речь, как нарратив, заключает в себе опыт индивидуума и 

наличная реальность конструируется из таких описаний, становится 

понятно, что все они равноценны и приоритет какой-либо из этих 

систем – «дело вкуса» исследователя. Но, поскольку, каждое из опи-

саний является одним из эвентуальных способов изображения ре-

альности, подобные описания допустимо интерпретировать как су-

ществование личности в разных «гранях» (по сути, той же эмпири-

ческой реальности). Более того, можно полагать, что личность спо-

собна «застревать» в какой-то из них или же, под влиянием каких-

либо психотехник «переходить» из одной грани в другую. Отмечу, 

что весьма проблематично рассчитывать на то, что подобный «пси-

хотерапевтический перевод» личности из одной грани в другую 

способен существенно изменить ее положение, поскольку в любой 

другой грани (этой же реальности) у нее неизбежно образуются дру-

гие проблемы. Вследствие чего, потребность в обращении к психо-

терапевту для большинства людей превращается в своеобразную 

«зависимость». 

В связи с этим, возникает вопрос, существует ли «настоящая» 

личность, вне этих граней (реальностей)? Скорее всего, нет. Впро-

чем, если оставаться на позиции классической психологии, то этот 

вопрос может показаться странным, поскольку считается, что в каж-

дой из множества реальностей существует своя «настоящая» лич-

ность. 

Однако, этот вопрос можно сформулировать по-другому: осо-

знает ли сам человек, что он находится только в одной из множества 

граней (подлинной субъектной реальности) и, что та грань, в кото-

рой он существует, создана им самим, под влиянием его социально-

го окружения? Что это не подлинная его реальность, - реальность, 

где, по выражению С. Л. Франка, «обитает душа, самость человека, 

его подлинное самосознание»? Очевидно, что ответы и на эти во-



65 

просы будут отрицательными, поскольку человек (за редким исклю-

чением) об этом даже не задумывается. 

Естественно, что поиск ответов на поставленные вопросы тре-

бует кардинальной смены не только методологии (психологии), но и 

общенаучной парадигмы, поскольку в рамках доминирования мате-

риалистического подхода (пусть даже он и называется теперь иначе 

- «позитивизмом», или «когнитивизмом» в психологии) сделать это 

невозможно. В связи с этим, ранее была сформулирована принципи-

ально новая парадигма, на основе которой разработана методология 

психологии [Прыгин, 2018], коренным образом отличная от той, ко-

торая принята в классической психологической науке. Напомню, 

что в основу разработки новой методологии была положена концеп-

ция реальности отечественного философа и психолога С. Л. Франка, 

основные идеи которой хорошо соотносятся с современными физи-

ческими теориями: теорией запутанных состояний, квантовой тео-

рией информации, с понятиями «декогеренции-рекогеренции», «ло-

кальности-нелокальности» и др. 

Исходя из этого, с философской и психологической точек зре-

ния, был дан ответ на вопрос, что понимается под «реальностью». В 

этом же ключе были объяснены и определены такие существенно 

важные для психологии (и философии) понятия как: «сознание», 

«бессознательное», «психическое», «субъект», «я», «личность» и 

другие. На основе новой методологии были выделены и даны дефи-

ниции основным видам реальностей: «Предельной реальности» 

(включающей в себя коллективное бессознательное), «Субъектной 

реальности», «Эмпирической реальности» и «Объективной реально-

сти». Кроме того, показано, что подлинной реальностью для челове-

ка является «Субъектная реальность», объединяющий характер ко-

торой проявляется в ее способности трансцендировать («прони-

кать») в другие виды реальностей. (Примерное, авторское видение 



66 

возможного взаимоотношения этих реальностей, представлено в 

приложении А на рисунке 1). 

В аспекте излагаемой информационной теории психических 

явлений считаю, что содержание эмпирической реальности форми-

рует «личное бессознательное», поскольку личность понимается 

здесь как способ проявления «я» (как части самости, души) в соци-

уме (в квантовой терминологии, личность – это «я», запутанное с 

социумом). Если учесть, что по С. Л. Франку личность также пред-

ставляет собой некий социальный феномен, проявленный в объек-

тивной реальности и затем «превращающий» ее в эмпирическую ре-

альность, то ответ на вопрос существует ли «настоящая» личность, - 

личность вне этих граней (реальностей), конечно, будет отрицатель-

ным.  

Однако в этом случае имеется существенный нюанс – незави-

симой от граней будет не личность, а «я», как часть подлинного са-

мосознания, самости человека, являющееся тем «интегратором», ко-

торый сводит воедино и сохраняет всѐ психическое содержание 

личного бессознательного. Только «я» обладает возможностью обо-

гащать принципиально новой информацией содержание личного 

бессознательного, трансцендируя в субъектную реальность и далее, 

через нее, в коллективное бессознательное и предельную реальность 

(см. рис.1). Личность же отражает только те знания и тот опыт, ко-

торые человек приобретает в процессе онтогенеза, которые и прояв-

ляются, как правило, в «потоке индивидуального сознания» в виде 

психоинформации. Следовательно, описанные Н. Смитом системы 

психологии (представленные им как разного рода реальности), – 

это, фактически, описание содержания психоинформации в различ-

ных гранях эмпирической реальности.  

Стало быть, рассматриваемая информационная теория психи-

ческих явлений предстает здесь как универсальная теория по от-



67 

ношению к любым психологическим системам и направлениям. 

Можно заметить, что в уже опубликованных работах, как и в 

представляемой работе, используются некоторые концепции, прин-

ципы и закономерности, открытые в квантовой физике, которые, со 

всей очевидностью, можно отнести к общенаучным. Вместе с тем, 

полагаю, что при использовании понятий и закономерностей, полу-

ченных в других областях науки (отличных от психологии), следует 

придерживаться определенных принципов.  

В частности, методологически вполне оправдано и уместно в 

психологических дискурсах использование отдельных элементов 

естественнонаучной теории, а не еѐ полной системы понятий. Но и 

это возможно только при одном условии, если эти понятия не «вы-

дернуты» из контекста одной теории и не «вставлены» в другую 

(что очень часто встречается не только в работах по психологии, но 

и по квантовой физике, где психологические понятия часто упо-

требляются не вполне адекватно). Кроме того, в попытках перенести 

понятия физических наук в психологию, необходимо все же учиты-

вать, что современная квантовая физика, как и классическая психо-

логия, построена на одной и той же позитивистской парадигме, в 

связи с чем «перетаскивание» понятий из одной «позитивистской» 

науки в другую следует делать с большой осторожностью. К тому 

же, подобное заимствование понятий не только не ведет к развитию 

обеих наук, но и, как правило, несет в себе нулевой объяснительный 

эффект. 

Возникает вопрос, на каком тогда основании здесь использу-

ются некоторые понятия современных физических теорий, если и 

физика, и психология построены на единой «позитивистской» пара-

дигме?  

В современной квантовой физике сложилась ситуация, когда 

результаты экспериментальных исследований невозможно объяс-



68 

нить с позиции существующей парадигмы, именно поэтому сами 

физики достаточно часто обращаются к психологическим понятиям, 

для того, чтобы как-то объяснить эти результаты, например, наибо-

лее часто привлекается понятие «сознания» для объяснения фено-

мена «коллапса волновой функции». Как отмечено выше, эффект 

такого объяснения (для самих физиков) равен нулю, поскольку само 

понятие «сознания» в психологии также определено в официально 

существующей (старой) парадигме. 

Таким образом, ответ на поставленный выше вопрос состоит в 

том, что уже в первой монографии была сформулирована принципи-

ально новая парадигма, с учетом основных идей современных тео-

рий квантовой физики. И в этом случае то же понятие сознания мо-

жет служить объяснением и для феноменов квантовой физики, и для 

психических феноменов. Кстати, замечу, что потребность обраще-

ния физиков к понятиям психологии лишний раз подтверждает всю 

неопределенность понятия «реальности» и в общенаучном плане.  

  



69 

Глава 1. О ПОНЯТИЯХ «ЭНЕРГИЯ» И «ИНФОРМАЦИЯ»  

С ПОЗИЦИИ ПСИХОЛОГИИ 
 

 «…фактом остается то, что нам легче добраться до цели, если 

нам не мешает набор ошибочных или неадекватных убеждений 

насчет того, какой путь к цели является истинным  

и какова природа того, что мы ищем». 

 [Олдос Хаксли, с.46] 

 

§1.1. О корректности понятия  

«психическая энергия» 
 

В обыденной жизни и в научной сфере часто употребляют вы-

ражение «психическая энергия», причем, когда говорят о психиче-

ской энергии, явно или не явно под этой энергией, чаще всего, по-

нимают некоторую разновидность энергии физической, к которой, 

как известно, относят: механическую (потенциальную и кинетиче-

скую) энергию, электромагнитную (электрическую и магнитную) 

энергию, химическую, ядерную и гравитационную энергии, а также 

энергию вакуума (темную энергию вселенной, как гипотетическую, 

можно пока сюда и не включать). 

Если употребление выражения «психическая энергия» в обы-

денной жизни вполне допустимо, то полагаю, что в научной сфере 

оно, как минимум, некорректно. Небольшой пример, когда человек 

говорит, что у него нет или мало энергии подразумевается, что он 

чувствует некоторую вялость, расслабленность, апатию, астению и 

пр. Все это, действительно отражается на физическом уровне (на 

уровне тела) и связано, в основном, с нашей физической активно-

стью, со способностью совершать какую-то работу, относящуюся, 

как правило, к внешним физическим действиям. Но это можно так-

же отнести и к умственным действиям (часто можно слышать фра-

зы: «голова не работает», «плохо соображаю», «устал думать» и 

т.д.).  



70 

Такую потерю (физической) энергии легко можно объяснить 

разными, но всегда вполне реальными физическими причинами, 

например, человек не выспался или он голоден. Часто после бурно 

проведенных праздников на следующий день мы также чувствуем 

недостаток энергии и это тоже вполне понятно, поскольку наш ор-

ганизм привык расходовать какое-то определенное (усредненное) 

количество физической энергии в день, а в праздники мы затратили 

ее больше среднего «лимита», поэтому мы и чувствуем упадок энер-

гии. Недостаток физической энергии также может быть (и, как пра-

вило, есть) у человека при какой-либо физической болезни. Однако, 

возникает вопрос: может ли у больного и даже тяжело больного че-

ловека быть много «психической энергии» (пока понятие «психиче-

ская энергия» возьмем в кавычки)? Считаю, что – да, но это воз-

можно только в том случае, если он духовно развит. Например, как 

известно из соответствующей многочисленной литературы, боль-

шинство святых были людьми, страдающими различными, порой и 

тяжелыми, соматическими заболеваниями, но вместе с тем, они же 

могли служить примером высочайшей силы духа! Именно связь с 

духом и позволяла им осуществлять свою высшую миссию – пере-

давать эту «психическую энергию» другим нуждающимся людям, 

именно этим и объясняются все «чудеса», которые могли творить 

эти люди. 

Природа психического неизвестна – это общепризнанный 

научный факт, но мало кто задумывался о том, что и качественная 

природа физической энергии тоже не раскрыта. Конечно, физиче-

ская энергия всех указанных выше видов описана и просчитана, что 

называется, «вдоль и поперек», установлено огромное количество ее 

реальных свойств, на основе которых работают миллионы физиче-

ских устройств. Но, повторим, природа, ее качественная суть, неиз-

вестна. Например, энергия гравитации – есть множество теорий, 



71 

объясняющих суть гравитации, но увы, это пока все только непод-

твержденные гипотезы. Такая же ситуация и с определением других 

материальных субстанций, в частности, это касается физической 

природы (поля), всем хорошо известного, постоянного магнита. По-

ка это «слепое» пятно в науке, а его определение, как особого вида 

материи, с помощью которого осуществляется взаимодействие меж-

ду движущимися заряженными частицами или телами, обладающи-

ми магнитным моментом - это тоже феноменологическое описание, 

перечисление его свойств, а не раскрытие сути (не правда ли, опре-

деление очень похоже на классическую феноменологическую дефи-

ницию сознания?). 

Впрочем, надо отдать должное и психологической науке. При 

всей неизвестности природы психического, разработано значитель-

ное количество экспериментальных и эмпирических методов и ме-

тодик, показавших эффективность их применения в разных ее обла-

стях (особенно в области медицинской психологии, психотерапии). 

Тем не менее, даже этот положительный факт никак не отменяет то, 

что «теоретическая мысль» в психологии зашла в тупик, в общепри-

знанный «перманентный» методологический кризис. 

Итак, насколько корректно употребление понятия «психиче-

ская энергия»? Прежде всего, напомню отношение К. Юнга к этому 

понятию. Осуществляя энергетический подход к психическому, К. 

Юнг в то же время признает, что реализация именно такого подхода 

сталкивается с серьезными проблемами, поскольку нет никакой 

возможности отделить психическое от биологического процесса. Он 

пишет: «…сама по себе энергия есть понятие, которого объектив-

но в самом явлении нет (здесь и далее выделено мной, - Г. П.), но 

которое всегда дано лишь в специфических основаниях опыта; 

иными словами, для опыта энергия существует всегда специфиче-

ски: актуально - в виде движения и силы, потенциально - в виде со-



72 

стояния или условия… Однако поскольку мы, к сожалению, не в со-

стоянии научно подтвердить существование отношения эквива-

лентности между физической и психической энергиями, нам не 

остается ничего иного, как, либо отказаться от энергетического 

подхода, либо постулировать особую психическую энергию, что 

возможно лишь как сугубо гипотетическая операция» [Юнг, 2013, 

с. 60-61]. В конце концов, обсуждая понятие психической энергии, 

К. Юнг останавливается на термине «либидо», полагая при этом, 

что таким образом психическую энергию можно будет отличать от 

универсального понятия энергии, принятого в физических науках. 

Известно, что для оценки физической энергии существует об-

щепризнанная универсальная, знаменитая формула А. Эйнштейна: 

Е=МС
2 

(энергия любой материи равна ее массе, умноженной на 

квадрат скорости света). Возникает естественный вопрос: можно ли 

ее применить к «психической энергии»? Очевидно, что нет, по-

скольку мы не можем рассуждать о психических явлениях ни в тер-

минах массы, ни в терминах скорости! То, что психические явления 

не обладают массой, в доказательстве не нуждается (они всегда, 

особенно в классической психологии считались идеальными явле-

ниями), то, что в коллективном и личном бессознательном, в субъ-

ектной реальности [Прыгин, 2018] отсутствует время, показано во 

многих научных публикациях. Почему же мы часто говорим о «пси-

хической энергии»? Скорее всего, в силу нашей косности в употреб-

лении понятий, взятых из области другой науки (чаще всего из фи-

зики); такой «слоган» привился не только в бытовом общении, но, к 

сожалению, и в научной психологической среде.  

Из формулы А. Эйнштейна следует, что физическая энергия и 

«психическая энергии» – это, по-видимому, достаточно разные суб-

станции со своим онтологическим статусом и нельзя рассуждать о 

«психической энергии» в физических терминах и понятиях, ей нель-



73 

зя приписывать свойства физической энергии, что так часто случа-

ется в научной психологической литературе, а в последние десяти-

летия и в философских работах физиков, ищущих теоретическое 

объяснение результатов своих экспериментальных исследований.  

Подобной точки зрения придерживается, в частности, и Абнер 

Шимони, который пишет, что «понятие физической энергии, явля-

ющееся основой современной физики, должно рассматриваться 

лишь как часть более общего понятия составной или сложной энер-

гии (эмоциональной и целенаправленной, и способной к конечному 

синтезу в субъективной форме), которая и проявляет себя в каждом 

завершенном событии» [цит. по Хокинг, 2008, с.146]. 

Таким образом, проблема состоит в том, чтобы найти какое-то 

другое понятие, которое могло бы стать неким «эквивалентом», об-

щим основанием, как для физической, так и для «психической» 

энергии, что эвентуально позволило бы также приблизиться к пони-

манию и разрешению «извечной» психофизической проблемы. 

Полагаю, что такое понятие есть - это понятие «Информация», 

приобретающее в последние годы все большее значение не только в 

естественных, но и в гуманитарных, социальных, экономических 

областях науки.  

В качестве примера приведу интересную попытку П. К. Ано-

хина применить «информационный подход» к его теории функцио-

нальной системы. (Прокомментирую по ходу изложения некоторые 

его высказывания, поскольку его теория функциональных систем 

имеет важное значение для понимания многих процессов, описан-

ных далее в этой книге).  

Рассматривая психическое отражение в аспекте информацион-

ных процессов, он понимал сознание как идеальную форму отра-

жения материального мира, а в качестве методологии научного ис-

следования полностью разделял идеи диалектического материализ-



74 

ма. «Сознание и субъективная жизнь человека, - писал он, - несо-

мненно, являются закономерным продуктом эволюционного про-

гресса организмов и специально эволюции мозга. В этом смысле ос-

новная формула гносеологии диалектического материализма «ма-

терия первична - сознание вторично» остается в силе (выделено 

мной, - Г. П.). Но при этом неизбежно возникает ряд вопросов: как 

осуществляется этот решающий переход от материального к иде-

альному? … Имеет ли материальная основа психики - нервные про-

цессы - какие-либо определенные и закономерные причинно-

следственные отношения с идеальным, т. е. с отражением внешнего 

объективного мира в сознании человека?» [Анохин, 1978, с.337]. 

Надо отметить, что практически ни на один из поставленных 

вопросов ему так и не удалось найти ответ. Это не удивительно, по-

скольку в данной парадигме найти ответы на подобные вопросы не-

возможно, о чем свидетельствует вся практика научных исследова-

ний, направленных на их решение (тем более, если такие исследова-

ния направлены на поиски сознания в нейрофизиологических струк-

турах мозга). 

Анализируя процессы отражения в контексте теории информа-

ции, П. К. Анохин отмечает: «Отражательный процесс развертыва-

ется таким образом, что внешний объект через непрерывный ряд 

физических и физиологических процессов как бы ассимилируется 

организмом, т. е. отражается сначала в его структурах, а потом и в 

сознании. Такой порядок развития процессов отражения приводит к 

естественному выводу, что по сути дела этот процесс от этапа к эта-

пу формируется в соответствии с теорией передачи информации… 

К сожалению, привлечение теории информации к разрешению или 

даже к иллюстрации теории отражения всегда было недостаточно 

глубоким. Между тем именно теория информации в настоящее 

время дает нам наиболее реальную возможность расшифровки 



75 

нейрофизиологических механизмов отражения и особенно осу-

ществления перехода материальных нервных процессов в субъек-

тивный образ, в сознание (выделено мной, - Г. П.)». И, далее, «Роль 

теории информации состоит не только в том, что она еще раз под-

тверждает реальное существование действительности. Главная роль 

теории информации состоит в том, что она полностью исключает 

необходимость говорить о «копиях», «символах», «иероглифах» и т. 

д. Благодаря ей весь процесс отражения может быть представлен в 

достаточно четких, научно обоснованных понятиях и в хорошо под-

дающихся изучению механизмах. Передача информации в живых и 

технических объектах обычно происходит с исключительно боль-

шим количеством специфических звеньев, однако она подчиняется 

одному важному закону: между начальным и конечным звеном этой 

передачи должна быть точная и адекватная информационная эк-

вивалентность» [там же, с.338].  

Здесь необходимо было привести эти цитаты в полном виде для 

того, чтобы стало понятно, какие большие надежды возлагал П. К. 

Анохин на решение, приведенных выше фундаментальных вопро-

сов, которые им были поставлены. Прежде всего, отмечу заявление 

П. К. Анохина о том, что он в своих исследованиях применяет тео-

рию информации для анализа процессов отражения не совсем кор-

ректно, поскольку в действительности, он (как будет показано 

дальше) использует лишь отдельные элементы теории информации 

в ее классическом виде (по К. Э. Шеннону).  

Действительно, результаты исследований, проведенных на раз-

личных физиологических системах, подтверждают, что принцип эк-

вивалентности работает, о чем в частности, он и пишет; «… несмот-

ря на различие природы этих явлений, взятых в отдельности, они 

принципиально несут тот же информационный эквивалент…Таким 

образом, на всем пути передачи информации в организме, несмотря 



76 

на принципиально различные средства перекодирования, информа-

ционный эквивалент сохраняется (выделено мной, - Г. П.)» [там же, 

с.340]. 

С таким выводом можно полностью согласиться, так как прин-

цип «информационной эквивалентности» (по его же собственному 

замечанию) относится практически ко всем системам связи, в том 

числе и к физиологическим, поскольку если бы он нарушался, то ни 

о какой «передачи информации» не могло бы быть речи. В общих 

чертах его подход применения теории информации к процессам от-

ражения можно свести к следующим положениям, безусловно соот-

ветствующим любой информационной теории связи. 

Итак, П. К. Анохин опирается на то важное требование, суще-

ствующее в теории информации, что точность передачи информа-

ции о каком-либо объекте, на любом этапе передачи информации, 

не должна зависеть от способа ее перекодирования. Он называет эти 

этапы передачи информации информационным эквивалентом объ-

екта, подчеркивая, что процесс информации, в любом звене переда-

чи, принципиально содержит в себе все, что является основными 

свойствами исходного объекта, при этом, эти свойства могут быть 

представлены в разных кодах. Далее он использует понятие «пара-

метр», понимая под ним те свойства или признаки данного объекта, 

которые в совокупности с другими параметрами составляет исчер-

пывающую характеристику данного объекта. Именно такие пара-

метры позволяют «проконтролировать» процесс передачи информа-

ции на разных этапах отражательной деятельности организма, 

вплоть до формирования субъективных образов включительно.  

Можно только приветствовать использование некоторых поло-

жений теории информации для объяснения процессов, происходя-

щих в нервных сетях мозга, особенно сделанные им выводы о том, 

что «теория информации показывает, что любой отражаемый в 



77 

нервной системе внешний объект через ряд перекодирований пер-

вичного сигнала на конечном этапе совершенно точно отражает 

главнейшие, биологически важные параметры отражаемого объек-

та» [там же]; а также о том, что «весь этот материал показывает 

огромную роль информационных взаимоотношений в животном 

мире и вместе с тем убеждает нас, что отражение действительности 

в мозгу животных всегда соответствует реальной объективной дей-

ствительности, что подтверждается практикой точного приспособи-

тельного поведения» [там же, с.346].  

Из последней приведенной цитаты ясно, что использование не-

которых положений теории информации было для П. К. Анохина 

особенно важно, поскольку он расценивал это как способ лишний 

раз доказать существование «объективной действительности» 

(здесь, конечно же, надо учитывать время, в котором он жил и тво-

рил). 

Вместе с тем, можно высказать ряд существенных возражений 

по тем психологическим понятиям, которые он использует в своих 

формулировках. В частности, он пишет, что «в коре мозга эти пото-

ки информации вновь объединяются и подвергаются значительной 

обработке перед решающим моментом построения субъективного 

образа наблюдаемого объекта» [там же, с.343]. Никакого «субъек-

тивного образа наблюдаемого объекта» нет и не может быть «в коре 

мозга»! Если бы он там был, то за столетия физиологических иссле-

дований его бы обязательно кто-нибудь нашел. Вообще, в его стать-

ях, особенно тех, где он размышляет о психологии, не дано ни одно-

го определения, что же он понимает под психическими явлениями и, 

тем более, под сознанием. Потому что определять «сознание как 

идеальную форму отражения материального мира», - это, по сути, 

вообще его никак не определять. 

Вне сомнения, в этой его работе детально описан нейрофизио-



78 

логический процесс создания и сохранения «кода» объекта, в этом и 

состоит его главная заслуга. Один из его выводов о том, что «теория 

информации, приложенная к исследованию отражательного процес-

са, не оставляет сомнений в том, что главнейшие параметры внеш-

него мира (здесь и далее выделено мной, - Г. П.), значимые для дан-

ного животного или человека, несмотря на многочисленное переко-

дирование, практически создают точное отражение действитель-

ности, хотя и в различных кодах» [там же, с. 349], можно было бы 

даже вынести в качестве эпиграфа к его работе.  

В последующих главах книги будет подробно проанализирова-

но, почему П. К. Анохину так и не удалось в полной мере использо-

вать все преимущество информационного подхода. Полагаю, что 

здесь (во введении) не имеет смысла приводить другие нейрофизио-

логические теории, использующие категорию информации для 

обоснования возникновения сознания, как некоторого «высшего» 

(«сверхвысшего» и пр.) феномена, но в общем-то, все равно порож-

денного физиологическим процессом, поскольку ни одна из этих 

теорий не открывает ничего принципиально нового в области изу-

чения природы сознания. 

Тем не менее, далее, в соответствующем контексте и по мере 

необходимости, мне все же придется обращаться к подобного рода 

теориям. 

 

§1.2. «Информация» как общенаучная категория  

 

Прежде чем судить о возможностях и особенностях примене-

ния категории информации в психологии, следует, хотя бы коротко, 

рассмотреть ее онтологические и эпистемологические аспекты. Для 

такого краткого обзора воспользуюсь некоторыми сведениями, из-

ложенными в фундаментальной работе Адриаанса Питера (Adriaans 

Pieter) и др. «Информация» [Adriaans, 2024], где дается философ-



79 

ский анализ понятия «информация» как с исторической, так и с си-

стематической точек зрения.  

Рассмотрим вначале термин и концепции информации в исто-

рическом аспекте. Как утверждают авторы (прим.: далее ссылка бу-

дет даваться на первого автора, - Г. П.), значение термина «инфор-

мация» никогда не определяется точно, а варьируется в разных фи-

лософских традициях, а его разговорное употребление видоизменя-

ется в зависимости от географического положения и различных 

прагматических контекстов. С позиции сегодняшнего дня ясно, что 

информация является ключевым понятием не только в естественных 

и гуманитарных науках, но также в нашей повседневной жизни. Всѐ, 

что мы знаем о мире, основано на информации, которую мы полу-

чили или собрали, и любая наука в принципе имеет дело с информа-

цией.  

Существует множество взаимосвязанных концепций информа-

ции, имеющих отношение к разным дисциплинам, таким как физи-

ка, математика, логика, биология, экономика, эпистемология и мно-

гим другим. Однако, до второй половины XX века почти ни один 

современный философ не считал «информацию» важным философ-

ским понятием. Между тем, с точки зрения истории идей, размыш-

ления о понятии «информация» были преобладающей темой в исто-

рии философии. Реконструкция этой истории в отношении к изуче-

нию информации имеет важное значение, поскольку проблема лю-

бого подхода, основанного на «истории идей», заключается в про-

верке базового предположения о том, что изучаемое понятие дей-

ствительно имеет преемственность в истории философии. 

В случае исторического анализа информации, - пишет Адриа-

анс П., - можно задаться вопросом, имеет ли понятие «informatio», 

обсуждаемое Августином, какую-либо связь с информацией К. Э. 

Шеннона, кроме схожести терминов. Кроме того, можно поставить 



80 

вопрос о том, является ли «исторический, простой метод» Локка 

важным вкладом в формирование современной концепции инфор-

мации, хотя в своих трудах Локк почти не использует термин «ин-

формация» (в техническом смысле). 

Очевидно, что существует совокупность идей, связанных с по-

нятием информации, которые развивались с античных времѐн до 

наших дней. К примеру, важной повторяющейся темой в античном 

философском анализе познания являлась парадигма манипуляции с 

куском воска, который можно просто деформировать, оттиснуть на 

нѐм кольцо для перстня или написать на нѐм символы. Тот факт, что 

воск может принимать разные формы и обладать вторичными свой-

ствами (температурой, запахом, осязанием), в то время как его объ-

ѐм (протяжѐнность) остаѐтся неизменным, делает его богатым ис-

точником аналогий, естественных для греческой, римской и средне-

вековой культур, где воск использовался как для скульптуры, так и 

для письма (восковые таблички) и энкаустической живописи (в ко-

торой воск используется как связующее звено для красок). Эту тему 

можно найти в трудах таких разных авторов, как Демокрит, Платон, 

Аристотель, Теофраст, Цицерон, Августин, Авиценна, Фома Аквин-

ский, Декарт и Локк [Adriaans, 2024]. 

В классической философии понятие «информации» относилось 

к техническим понятиям, связанным с теорией познания и онтоло-

гией, которые берут своѐ начало в теории форм Платона (427–347 

гг. до н. э.), изложенной в ряде его диалогов («Федон», «Федр», 

«Пир», «Тимей», «Государство»). Когда позднее Цицерон (106–43 

гг. до н. э.) и Августин (354–430 гг. н.э.), обсуждали платоновские 

концепции на латыни, они использовали термины informare и 

informatio в качестве перевода технических греческих терминов, та-

ких как eidos (сущность), idea (идея) и morphe (форма); причем, ко-

рень «form» по-прежнему узнаваем в слове «in-form-ation». Извест-



81 

но, что теория форм Платона была попыткой сформулировать реше-

ние различных философских проблем. Именно Платон сравнивает 

нашу память с восковой табличкой, на которой запечатлеваются 

наши восприятия и мысли, подобно тому, как перстень-печатка 

оставляет оттиски на воске.  

Чтобы понять, какую роль понятие «форма» играло в классиче-

ской методологии, можно сослаться на учение Аристотеля (384–322 

гг. до н. э.) о четырѐх причинах (Аристотель, «Метафизика»), где 

он указывает, что знание формы или структуры объекта, то есть 

информации, является необходимым условием для его понимания. В 

этом смысле информация является важнейшим аспектом классиче-

ской эпистемологии. 

Однако, отмечает Адриаанс П., две фундаментальные пробле-

мы, которые не объясняются классической теорией идей или форм, - 

это, во-первых, сам акт познания объекта (например, если я вижу 

лошадь, то каким образом в моѐм сознании активируется идея ло-

шади) и, во-вторых, процесс мышления как манипулирование идея-

ми. Аристотель, рассматривая эти вопросы в своем трактате «О ду-

ше», также использует аналогию с восковой печатью. Под «чув-

ством» он понимает способность воспринимать чувственные формы 

вещей без материи. «Это можно понимать подобно тому, как воско-

вой оттиск кольца-печатки остаѐтся на воске без железа или золота; 

мы говорим, что оттиск оставляет кольцо-печатка из бронзы или зо-

лота, но его конкретное металлическое содержание не имеет значе-

ния. Подобным образом на чувства влияет цвет, вкус или звук, но в 

каждом случае не имеет значения, из чего состоит вещество; важ-

но только его качество, то есть в каком соотношении находятся его 

составляющие» («О Душе», Книга II, Глава 12). 

Продолжая далее свой исторический анализ термина «инфор-

мация» в философии средневековья, Адриаанс П. пишет, что раз-



82 

мышления о понятии informatio под влиянием Авиценны были под-

хвачены таким мыслителем, как Фома Аквинский (1225–1274 гг. н. 

э.). Когда Фома Аквинский обсуждает вопрос о том, могут ли анге-

лы взаимодействовать с материей, он ссылается на аристотелевскую 

доктрину гиломорфизма, то есть теорию о том, что субстанция со-

стоит из материи hylo (дерево, материя) и формы (morphè). Здесь 

Фома Аквинский переводит это как «информирование материи» 

(informatio materiae) (подчеркнуто мной, - Г. П.).  

Рассматривая далее в историческом аспекте современную фи-

лософию, Адриаанс П. указывает, что понятие «информация» в со-

временной философии сложно, поскольку, начиная с XIV века тер-

мин «информация» появился в различных развивающихся европей-

ских языках в общем значении «обучение» и «исследование». Чаще 

всего этот термин использовался в юридических документах, по-

этому из-за такого разговорного употребления термин «информа-

ция» постепенно терял связь с понятием «форма» и всѐ реже встре-

чался в философских текстах в формальном смысле. 

В конце Средневековья общество и наука претерпевают фун-

даментальные изменения. В ходе длительного и сложного процесса 

аристотелевская методология четырѐх причин была преобразована в 

соответствии с потребностями экспериментальной науки. В этом 

меняющемся контексте аналогия с отпечатком на воске переосмыс-

ливается. Эмпирики разрабатывают протоверсию современной кон-

цепции информации как структуры набора или последовательности 

простых идей, но, поскольку техническое значение термина «ин-

формация» утрачивается, эта теория познания никогда не рассмат-

ривалась как новая «теория информации».  

Следствием этого методологического сдвига явилось то, что с 

научной точки зрения можно было изучать только явления, которые 

можно объяснить с позиции механического взаимодействия между 



83 

материальными телами. В современном понимании это означает 

сведение интенсивных (внепространственных) свойств к измеримым 

экстенсивным (пространственным) свойствам. Эти идеи впослед-

ствии привели к учению о разнице между первичными качествами 

(пространство, форма, скорость) и вторичными качествами (тепло-

та, вкус, цвет и т. д.); именно эта доктрина и была впоследствии 

развита эмпириком Дж. Локком. Как отмечает Адриаанс П., пере-

осмысление Дж. Локком понятия «идея» как «структурного запол-

нителя» для любой сущности, присутствующей в сознании, является 

важным шагом на пути к формированию современной концепции 

информации.  

Методология эмпириков не лишена недостатков. Самая боль-

шая проблема заключалась в том, что согласно такому подходу, все 

знания становятся вероятностными и апостериорными. В связи с 

чем, И. Кант (1724–1804) одним из первых указал, что, если знания 

создаются путѐм объединения идей, то в человеческом разуме дол-

жен существовать априорный синтез идей. Согласно Канту, это 

означает, что человеческий разум может оценивать свою способ-

ность формулировать научные суждения. 

Рассмотрим далее историческое развитие значения термина 

«Информация». Согласно Адриаансу П., его история тесно связана с 

изучением центральных проблем эпистемологии и онтологии в за-

падной философии. После того как термин «информация» появился 

в качестве технического термина в классических и средневековых 

текстах, он почти исчез из философского дискурса в современной 

философии, но приобрѐл популярность в разговорной речи. Посте-

пенно термин приобрѐл статус абстрактного нарицательного суще-

ствительного, значение которого не было связано с его классиче-

ским процессуальным значением. В таком виде оно было подхваче-

но несколькими исследователями (Фишером в 1925 году, Шенноном 



84 

в 1948 году) в XX веке; именно они и ввели формальные методы 

измерения «информации», что, в свою очередь, привело к возрож-

дению философского интереса к понятию «информация». Такая 

сложная история термина «информация», скорее всего и является 

одной из основных причин трудностей в формулировании единого 

определения этого понятия, которое удовлетворяло бы всем нашим 

современным представлениям. 

Впрочем, исторически значимыми являются по крайней мере 

три разных значения слова «информация»: 

1. «Информация» как процесс получения информации. Это са-

мое древнее значение, которое можно найти в трудах таких авторов, 

как Цицерон и Августин, было утрачено в современном дискурсе, 

хотя связь информации с процессами (например, вычислениями, пе-

редачей или отправкой сообщения) всѐ ещѐ существует. В классиче-

ской философии можно было бы сказать, что когда я узнаю в лоша-

ди лошадь, то в моѐм сознании возникает «форма» лошади. Этот 

процесс - моя «информация» о природе лошади. Также процесс обу-

чения можно назвать «информацией» для ученика. В том же смысле 

можно сказать, что скульптор создаѐт скульптуру, «информируя» 

кусок мрамора. Это значение, ориентированное на процесс, доволь-

но долго сохранялось в западноевропейском дискурсе.  

2. «Информация» как состояние субъекта. В данном случае 

информация рассматривается как результат процесса получения 

информации. Если кто-то объясняет ученику теорему Пифагора, то 

после завершения этого процесса можно сказать, что ученик «обла-

дает информацией о теореме Пифагора». В этом смысле термин 

«информация» является результатом той же сомнительной формы 

субстантивации глагола, как и многие другие термины в философии 

(субстанция, сознание, субъект, объект). Такого рода терминообра-

зование печально известно своими концептуальными трудностями, 



85 

которые оно порождает. Подобную «субстантивацию» можно про-

иллюстрировать следующим примером: можно ли вывести тот факт, 

что у человека «есть» сознание, из того факта, что он сознателен? 

Можно ли вывести тот факт, что у кого-то «есть» информация, из 

того факта, что этот кто-то был проинформирован? Переход к этому 

современному значению, по-видимому, был постепенным и в ос-

новном был распространѐн в Западной Европе по крайней мере со 

середины XV века. 

3. «Информация» как предрасположенность к информирова-

нию. Здесь имеется ввиду способность объекта информировать 

субъекта. Когда в результате изучения теоремы Пифагора я получаю 

информацию об этой теореме, вполне естественно предположить, 

что текст, в котором объясняется эта теорема, на самом деле «со-

держит» эту информацию. Текст обладает способностью информи-

ровать меня, когда я его читаю. В том же смысле, когда я получаю 

информацию от учителя, я способен передать эту информацию дру-

гому ученику. Таким образом, информация становится чем-то, что 

можно хранить и измерять. Это последнее представление об инфор-

мации как об абстрактном собирательном существительном получи-

ло широкое распространение в современном обществе и обрело 

окончательную форму в XIX веке. 

С появлением эмпирической теории познания в философии 

раннего Нового времени, развитием различных математических 

теорий информации в XX веке и появлением информационных тех-

нологий понятие «информация» заняло центральное место во всех 

науках и обществе. Этот интерес также привѐл к появлению отдель-

ной области философии, которая анализирует информацию во всех 

еѐ проявлениях. 

Адриаанс П. особо выделяет концепцию Л. Флориди, разрабо-

тавшему систематическую последовательную трансцендентальную 



86 

философию информации, краеугольным камнем которой является 

включение правдивости в определение информации. Однако, полу-

ченное в результате понятие информации ближе к наивному пред-

ставлению, которое используется в повседневной жизни. Этот фак-

тор послужил своеобразным разграничительным критерием, отде-

ляющим его концепцию от всех других количественных (более тех-

нических) концепций информации и вычислений, не связанных с 

правдивостью и, следовательно, находящихся за пределами фило-

софии семантической информации. 

Тем не менее, какой бы ни была интерпретация природы фило-

софии информации, она, как правило, подразумевает обширную ис-

следовательскую программу, предполагающую переосмысление ис-

тории философии от современных теорий информации до глубокого 

анализа роли информации в науке, гуманитарных науках и обществе 

в целом. В качестве примера, он приводит понимание термина «ин-

формация» в некоторых областях человеческой деятельности. 

В сфере социального общения. В разговорной речи термин 

«информация» используется преимущественно как абстрактное со-

бирательное существительное, обозначающее любой объѐм данных, 

кода или текста, который хранится, отправляется, принимается или 

обрабатывается в любой среде. При этом, отсутствие точности и 

универсальность термина «информация» параллельны друг другу. 

Поскольку в обществе человек исследует реальность с помощью 

разного рода инструментов или установок сложной конструкции, а 

общается посредством продвинутых СМИ (Интернет, радио, теле-

видение), на бытовом уровне полезно иметь абстрактное существи-

тельное, обозначающее некое «вещество», которое создают инстру-

менты, и которое «протекает» через эти средства массовой инфор-

мации. Таким образом, в современной разговорной речи термин 

«информация» используется в различных, нечѐтко определѐнных и 



87 

зачастую даже противоречащих друг другу значениях. Этому спо-

собствует и тот факт, что в обществе «информацию» обычно оцени-

вают по двум ее качествам: степени «правдивости» или «лживости». 

В целом, в обыденном общении эти несоответствия и противоречия, 

по-видимому, не создают больших проблем, так как из ситуативного 

контекста интуитивно понятно, о каком типе информации идѐт речь.  

В технической сфере. Если в повседневном общении нет 

большой необходимости икать более точное определение термина 

«информация», то в технической сфере его точное определение 

крайне важно. Еще в начале XX века были выдвинуты различные 

теории по формализации понятия «информация», которые объеди-

няются вокруг двух основных свойств, степени ее «обширности» и 

«неопределенности».  

Первое связано с проблемой объединения разных массивов 

информации, второе – с тем, что количество получаемой информа-

ции растѐт по мере того, насколько она уменьшает нашу неопреде-

лѐнность, до тех пор, пока мы не получим всю возможную инфор-

мацию и неопределѐнность не станет нулевой. Считается, что связь 

между неопределѐнностью и информацией впервые была сформу-

лирована Локком (1689 г.) и Юмом (1748 г.). Эта связь получила 

свою каноническую математическую формулировку в функции, 

предложенной Хартли (1928 г.), определяющей количество инфор-

мации, которое мы получаем при выборе элемента из конечного 

множества.  

Существует много «количественных» теорий, позволяющих 

рассчитать количество информации для технических устройств и 

самой известной из них является теория информация К. Э. Шенно-

на, где информация определяется через энтропию (H) дискретной 

случайной величины (X). Он показал, что количество информации, 

содержащейся в сообщении, есть функция вероятности того, что из 



88 

всех возможных сообщений будет выбрано именно данное. Он обо-

значал общий потенциал информации в системе как ее «энтропию» 

(термин, который в термодинамике означает степень случайности 

системы). Хорошо известно, что К. Э. Шеннон предложил считать 

основной единицей информации бит, который может быть пред-

ставлен как состояние системы «1» или «0». Таким образом, термин 

«бит» используется для обозначения базовой единицы классической 

информации с точки зрения энтропии К. Э. Шеннона, а также для 

обозначения элементарной двухпозиционной классической системы, 

представляющей возможные выходы элементарного классического 

источника информации. Однако, информация К. Э. Шеннона - это 

довольно слабое понятие, которое не отражает понятие беспорядка, 

интуитивно необходимое для термодинамической концепции энтро-

пии. 

Не буду далее рассматривать другие количественные концеп-

ции информации (поскольку в данном контексте они не представ-

ляют особой важности), отмечу только еще ряд областей, где трак-

товка понятия «информации» имеет значение для понимания «Ин-

формационной теории психических явлений». 

Это, во-первых, понятие информации в физике, в частности, в 

«Принципе Ландауэра» [Landauer, 1961], который гласит, что мини-

мальная энергия, необходимая для стирания одного бита информа-

ции, пропорциональна температуре, при которой работает система 

(этот принцип более подробно будет рассмотрен далее) и, во-

вторых, в квантовой теории информации, в основе которой лежит 

феномен «квантовой запутанности». Квантовая запутанность в дан-

ном случае определяется как «физический ресурс, подобный энер-

гии, связанный со специфическими неклассическими корреляциями, 

которые возможны между разделѐнными квантовыми системами. 

Запутанность можно измерять, преобразовывать и очищать. Пару 



89 

квантовых систем в запутанном состоянии можно использовать в 

качестве канала передачи квантовой информации для выполнения 

вычислительных и криптографических задач, которые невозможны 

для классических систем. Общее изучение возможностей квантовых 

систем по обработке информации является предметом теории кван-

товой информации» [Jeffrey Bub, 2023]. В качестве количественной 

оценки квантовой информации принят «Кубит», как обобщение 

классического бита, который в простейшем виде можно описать 

квантовым состоянием в двухуровневой квантово-механической си-

стеме, то есть система может находиться не только в состоянии или 

«1», или «0», но и в обоих состояниях одновременно (вспомним 

знаменитого «кота Шредингера», - Г. П.). Вообще, квантовые биты 

могут находиться в суперпозиции – ситуации, когда они одновре-

менно находятся в двух дискретных состояниях. Квантовые биты 

колеблются и, следовательно, генерируют информацию. Более того, 

квантовые состояния кубитов могут быть взаимосвязаны, даже если 

носители информации находятся на большом расстоянии друг от 

друга. 

Наряду с семантической концепцией Л. Флориди, среди других 

подходов к определению понятия информации можно отметить 

определение «информации как состояние агента». Формальная ло-

гическая трактовка таких понятий, как знание и убеждение, была 

начата во второй половине ХХ века, когда эти понятия изучали в 

контексте теории информации. Одним из примеров такого подхода 

является концепция информации Дж. М. Данна, в которой инфор-

мация определяется как «то, что остаѐтся от знания, когда отбрасы-

ваешь веру, обоснование и истину». 

Адриаанс П., подводя предварительный итог своего анализа, 

справедливо отмечает, что все другие концепции имеют более глу-

бокие философские корни, однако сформулированы они таким обра-



90 

зом, что их внедрение в научные исследования проблематично. В 

частности, для подтверждения этого вывода он ссылается на опре-

деление информации в трех наиболее влиятельных теориях: у К. Э. 

Шеннона - это вероятность, у А. Н. Колмогорова - вычисление, у Л. 

Флориди – истина; и замечает при этом, что у них почти нет ничего 

общего. Некоторые из них даже противоречат друг другу (истина 

против вероятности, детерминированное вычисление против веро-

ятности). Аналогичная ситуация, отмечает Адриаанс П., существует 

в контексте термодинамики и теории информации, где используют-

ся одни и те же формулы для описания принципиально разных яв-

лений (распределение скоростей частиц в газе против распределения 

вероятностей по множествам сообщений). 

Особенно важным в нашем аспекте является его вывод о том, 

что «Ситуация, которая, по-видимому, складывается, похожа на 

концепцию энергии: существуют различные формальные теории об 

энергии (кинетической, потенциальной, электрической, химической, 

ядерной) с чѐтко определѐнными преобразованиями между ними. 

Кроме того, термин «энергия» используется в разговорной речи в 

широком смысле (выделено мной, - Г. П.)» [Adriaans, 2024, с.6]. 

 

§1.3. Категория «информация» 

и особенности ее применения в психологии 

 

Вернемся к исследованию нашей главной проблемы использо-

вания категории информации в психологии. 

В некоторой степени снять противоречия между понятиями 

«физической» и «психической» энергиями позволяют исследования 

энтропии [Melvin M. Vopson, S. Lepadatu, 2022], где, в частности, 

сформулирован новый закон, обозначенный как «Второй закон ин-

формационной динамики», суть которого состоит в следующем. 

Известно, что одним из самых фундаментальных законов фи-



91 

зики является второй закон термодинамики, согласно которому эн-

тропия любой системы остается постоянной или увеличивается со 

временем, причем полагается, что этот закон применим к эволюции 

всей вселенной. Согласно авторам статьи [там же], в ней исследует-

ся эволюция во времени информационных систем, определяемых 

как физические системы, содержащие информационные состояния, 

в рамках теории информации К. Э. Шеннона. На основании этих ис-

следований авторы вводят второй закон информационной динамики 

(инфодинамика), распространяя его не только на физические систе-

мы, но и на цифровое хранилище данных и геном биологической 

РНК. Согласно этому закону, энтропия информации остается посто-

янной или (в отличие от второго закона термодинамики) уменьша-

ется с течением времени. В исследовании утверждается, что полу-

ченный результат имеет огромное значение для будущих разработок 

в области геномных исследований, эволюционной биологии, вычис-

лительной техники, больших данных, физики и космологии. 

Сам по себе закон, безусловно, интересный, но еще более инте-

ресными являются те размышления авторов, которые привели к 

формулировке этого закона. Поскольку они затрагивают суть про-

блемы, рассмотрим их несколько подробнее. 

Итак, основываясь на научных разработках К. Э. Шеннона, а 

также работе Бриллюэна, Ландауэр [Landauer, 1961], используя тер-

модинамические положения, сформулировал принцип, в котором 

утверждается, что информация является не просто математической 

конструкцией, но и физической сущностью, имеющей небольшую 

энергию, возникающую при стирании информации. Утверждается, 

что принцип Ландауэра подкреплен многочисленными эксперимен-

тальными исследованиями, поэтому, в целом признан научным со-

обществом. 

Исходя из этого, одним из авторов анализируемой статьи, М. 



92 

М. Вопсоном [Melvin M. Vopson, 2022] в 2019 году был сформули-

рован принцип эквивалентности массы-энергии-информации (M-E-

I), являющийся расширением принципа Ландауэра и утверждаю-

щий, что «если информация эквивалентна энергии, согласно Р. 

Ландауэру, и если энергия эквивалентна массе, согласно специаль-

ной теории относительности Эйнштейна, то триада массы, энер-

гии и информации также должна быть эквивалентна т.е. если M ≡ 

E и E ≡ I, тогда M ≡ E ≡ I (выделено мной, - Г. П.)» [Melvin M. Vop-

son, S. Lepadatu, 2022]. 

Далее авторы утверждают, что: «Эти фундаментальные идеи 

создали мост между чистой математикой и физикой, по существу 

«физикализировав» математику. Концепция физикализации матема-

тики имеет глубокие последствия для того, как мы думаем обо всей 

Вселенной, потому что она показывает, что Вселенная фундамен-

тально математическая и ее можно рассматривать как возника-

ющую из информации, т.е. «она из бита» - (выделено мной, - Г. П.) 

концепция, придуманная легендарным физиком Дж. А. Уилером» 

[там же].  

Как известно, еще в 1990 году американский физик-теоретик 

Дж. А. Уилер высказал гипотезу, что информация должна быть 

фундаментальной концепцией физики, а все физические сущности 

являются, по сути, информационно-теоретическими в своей основе. 

Подобные идеи высказываются и другими физиками, в частно-

сти, С. И. Доронин пишет, что квантовая теория информации «непо-

средственно связывает информацию с энергией через энтропию фон 

Неймана, которую можно считать основной физической характери-

стикой энергоинформационного процесса. Изменение информации 

сопровождается изменением энергии, а обмен информацией напря-

мую связан с обменом энергией (справедливо и обратное) - это еще 

один важный вывод, который сделан в физике квантовой информа-



93 

ции (выделено мной, - Г. П.)» [Доронин, 2009, с.176]. 

Согласно С. И. Доронину, квантовая информация (как самая 

фундаментальная количественная характеристика системы) суще-

ствует всегда там, где есть система, в любом ее состоянии. «Инфор-

мация сама по себе является физической сущностью и существует 

даже тогда, когда система находится в нелокальном состоянии, по-

этому ее можно считать «первичной субстанцией», из которой в 

процессе декогеренции могут «проявляться» локальные объекты. 

«Информация физична» в прямом смысле - она является источни-

ком всех других физических процессов и материальных проявлений, 

которые могут иметь место в системе (выделено мной, - Г. П.)» 

[там же, с.174]. Поскольку квантовая информация имеет более вы-

сокий статус относительно других физических величин, постольку 

выше и значимость закона сохранения квантовой информации по 

сравнению с другими законами сохранения (массы, энергии, им-

пульса и т. д.) [там же].  

Стало быть, если, согласно теории квантовой информации, из 

Универсума (Абсолюта, Квантовой реальности) создается ВСЁ, то 

очевидно, что под влиянием каких-то сил (например, антропного 

принципа) возникает разная по плотности материя: в одних случаях 

– это материальный мир, в других – «тонкая психическая материя», 

но природа у них одна – ИНФОРМАЦИЯ. Конечно, при этом логич-

но предположить, что психическое - это какой-то особый вид ин-

формации (обозначу ее пока как «психоинформация»). 

Полагаю, что при разработке фундаментальной концепции ин-

формации необходимо учитывать не только ее количественные ха-

рактеристики, но и качественные особенности. Однако, проведен-

ный выше анализ понятия «информации», показал, что большинство 

информационных концепций опираются только на ее количествен-

ные показатели, а качественные особенности, за редким исключени-



94 

ем (например, семантическая концепция Л. Флориди или концепция 

информации Дж. М. Данна, который полагает, что информация – это 

то, что остаѐтся от знания, когда отбрасываешь веру, обоснование и 

истину), считаются несущественными.  

С учетом проведенного анализа и современных данных кванто-

вой теории информации, сформулирую кратко основную гипотезу, 

на которой строится излагаемая здесь информационная теория пси-

хических явлений: кроме количественных характеристик, инфор-

мация обладает еще и атрибутивными качествами, изменяющими-

ся в модальностях: «идеальное» - «материальное». 

Рассмотрим, какие возможности дает нам эта гипотеза, однако, 

сначала необходимо найти ответ на вопрос: есть ли отличие «физи-

ческой информации» от «психоинформации» и, если есть, то в чем 

оно состоит? 

Концепция психоинформации В. И. Степанского. В данном 

аспекте особый интерес представляет работа В. И. Степанского 

«Психоинформация» [Степанский, 2006], в которой он обосновыва-

ет выдвинутую им гипотезу о том, что «наряду с материальными 

существуют информационные идеальные явления, которые распро-

странены повсеместно как в неживой, так и в живой природе и вме-

сте с последней проходят естественное эволюционное развитие, 

высшей ступенью которого является психоинформация - психика че-

ловека (выделено мной, - Г. П.)» [Степанский, 2006, с.10]. Важно 

сразу отметить, что сам термин «психоинформация» является 

вполне адекватным, однако, в дальнейшем изложении в этот тер-

мин будет вкладываться принципиально иное содержание (полное 

определение понятия «психоинформации» дано в последующих гла-

вах). 

Обоснование этой гипотезы автор начинает с определения по-

нятия информации как «сообщения, заключенного в некоторую 



95 

форму», причем сюда включается всѐ разнообразие сообщений вне 

зависимости от их формы и содержания. 

Анализируя понятие информации в контексте теории управле-

ния, применительно к практике человеческой жизни, он отмечает, 

что «важнейший (принципиальный, основополагающий) признак 

управления остается всегда одним и тем же, независимо от природы 

управляемых объектов. Это - влияние одного объекта на другой, 

причем именно влияние, а не воздействие (выделено мной, - Г. П.)» 

[Степанский, 2006, с.27]. При этом полагается, что в мире человече-

ских отношений - влияние буквально подразумевает добровольность 

(возможность или вероятность реализации функциональной зависи-

мости одного объекта от другого), а воздействие – принуждение (это 

всегда необходимость или неизбежность). 

Здесь возникает первый вопрос к автору «Психоинформации»: 

насколько правомерно такое разграничение, особенно в области че-

ловеческих отношений? Допускаю, что оно весьма сомнительно, по-

скольку можно привести много примеров, когда в обеих областях 

очень трудно дифференцировать влияние и воздействие. 

Так как подобное разделение в теории автора является принци-

пиальным, основополагающим, рассмотрим его подробнее. В. И. 

Степанский пишет: «Если воздействие осуществляется путем пря-

мого переноса материи и (или) энергии от одного объекта к другому 

и потому может быть обозначено как материально-энергетический 

процесс (здесь и далее выделено мной, - Г. П.), то влияние представ-

ляет собой информационный процесс, в котором материя и энергия 

выполняют вспомогательную роль, обеспечивая его, но не опреде-

ляя ни содержание информационного процесса, ни производимые 

им эффекты» [Степанский, 2006, с. 29]. Далее, переходя непосред-

ственно к анализу понятий «информация» и «информационный 

процесс», он предлагает «с самого начала отказаться от представ-



96 

ления информации в качестве некоторой сущности, подобно тому, 

как мы интуитивно представляем себе материю или энергию» … 

Кроме того, информация сама по себе ничего не производит, само-

произвольно не распространяется… понятие информация всегда 

относилось к сфере идеальных концептов (выделено мной, - Г. П.)» 

[Там же].  

Трудно согласиться с таким пониманием информации, по-

скольку оно явно противоречит современному пониманию инфор-

мации в квантовой физике, согласно которой информация - это фун-

даментальная физическая концепция и все физические сущности в 

своей основе информационно-теоретические (более подробно об 

этом см. выше).  

Сравнивая использование понятия информации в общей теории 

связи и в регуляторных процессах, В. И. Степанский отмечает сле-

дующие отличия. Во-первых, в системах связи, в отличие от регуля-

торных процессов, информационный процесс подразумевает только 

лишь возможность изменений объекта-адресата в зависимости от 

состояний объекта-источника воздействий, поскольку в процессах 

регуляции обязательны изменения в состоянии объекта регулиро-

вания. Во-вторых, «информационный процесс - это не передача ин-

формации от одного объекта к другому, подобная передаче материи 

и (или) энергии, а отображение одного объекта в состояниях дру-

гого… (выделено мной, - Г. П.)» [Степанский, 2006, с.30]. При этом, 

понятие «отображение» подразумевает отображательную актив-

ность воспринимающего объекта. Такое понимание «отображения» 

приводит автора к следующему выводу: «Главная специфика ин-

формационного процесса состоит в том, что он совершается внутри 

некоторого объекта, отображающего нечто внешнее путем измене-

ния собственного внутреннего состояния, что соответствует поня-

тию влияние и результатом чего является отображение внешнего 



97 

объекта, или модель объекта, или информация об объекте. В контек-

сте анализа явления самоуправления все три понятия - отображе-

ние, модель и информация - полностью синонимичны (выделено 

мной, - Г. П.)» [Там же, с.31]. 

По сути, В. И. Степанский, с позиции информационного про-

цесса описывает избирательную активность живого организма в 

процессе его взаимодействия с окружающей средой для создания ее 

модели. При этом материальной средой для модели является изме-

нение состояния некоторых компонентов-рецептора под воздей-

ствием каких-либо факторов внешней среды. Таким образом, «опре-

деленные состояния одного или нескольких рецепторов соотносятся 

системой с определенными свойствами внешней среды как причина 

и следствие, благодаря чему внутри системы возникает отображение 

среды, которое можно назвать также моделью среды или инфор-

мацией о среде (здесь и далее выделено мной, - Г. П.). Как уже гово-

рилось, по содержанию все три термина синонимичны, однако по-

нятие информация наилучшим образом передает идеальный харак-

тер данного природного явления» [Степанский, 2006, с.32]. 

Подчеркивая идеальный характер информации, он далее пи-

шет: «Сама по себе информация, будучи образованием идеальным, 

не имеет никакой собственной силы воздействия, а ее влияние на 

материально-энергетические процессы (выделено мной, - Г. П.) 

осуществляется благодаря тому, что любое изменение информации 

одновременно означает и изменение состояния объекта - носителя 

информации» [Степанский, 2006, с.70]. Возникает вопрос: как «ин-

формация, будучи образованием идеальным», не имея «никакой 

собственной силы воздействия», тем не менее, оказывает «влияние 

на материально-энергетические процессы»? 

Поскольку понятие «психоинформации» является центральным 

во всем дальнейшем содержании этой работы, приведу ее определе-



98 

ние, данное В. И. Степанским. Согласно ему «… рефлексированное 

содержание сознания можно объединить общим понятием «психо-

информация», обозначив таким образом содержание происходящих 

в центральной нервной системе информационных процессов (выде-

лено мной, - Г. П.), непосредственно данных человеку в виде осо-

знаваемых психических явлений» [там же, с.58]. Не буду здесь ком-

ментировать это определение, отмечу еще раз, что оно принципи-

альным образом отличается от того, как оно будет трактоваться да-

лее в этой работе. 

Подведем некоторые итоги представленных размышлений. Во-

первых, в описанной выше избирательной активности живого орга-

низма при взаимодействии с окружающей средой нет никакой осо-

бой новизны, достаточно вспомнить работу [Миллер, Галантер, 

Прибрам, 1965] или, наиболее близкую нам, теорию функциональ-

ных систем П. К. Анохина [Анохин, 1978]. Известно, что функцио-

нальная система П. К. Анохина (информационная модель), основан-

ная на особых функциональных отношениях между элементами си-

стемы, формируется для актуального момента взаимодействия ор-

ганизма со средой и в своем своеобразии несет всю информацию о 

данном моменте. Во-вторых, одним из выводов, к которому прихо-

дит В. И. Степанский: возникновение внутри системы (читай, орга-

низма) отображения среды – есть идеальный процесс, с чем трудно 

согласиться. Кстати, для подтверждения своего вывода об идеально-

сти этого процесса он сравнивает его с голограммой, полагая, что 

это тоже идеальное явление. Он пишет: «Голограмма - отображение 

объекта с помощью лазерной техники, при котором само изображе-

ние - это совершенно бестелесное порождение электромагнитных 

волн».  

Действительно, и сама модель среды, как и голограмма, это 

идеальные явления, но они остаются таковыми только до тех пор, 



99 

пока мы их не проинтерпретируем! Только после интерпретации 

(появления смысла, семантики) подобные «идеальные явления» 

превращаются в психоинформацию, способную оказывать матери-

альное воздействие на нейронные сети мозга. 

Возможно здесь требуется некоторое пояснение. Конечно, пер-

вым моментом отображения действительности является поиск ана-

лизаторной системой человека уже знакомой ему, сохраненной в 

нейросетях (в виде различного рода ансамблей, констелляций 

нейронов) информации (нечто подобное происходит при возникно-

вении ориентировочной реакции) и та же самая голограмма не будет 

никак проинтерпретирована, если созданный ею образ неизвестен 

человеку, то есть, не был ранее «прописан» в его нейросетях. Оче-

видно, что в процессе онтогенеза в нейросетях формируются вполне 

«материальные отображения» различных воздействий внешней сре-

ды (здесь не имеются ввиду явления «изоморфизма»!), сохраняю-

щие при этом определенную субъективность, поскольку она уже за-

ложена в индивидуальном строении анализаторного аппарата чело-

века. 

Теперь можно сформулировать предварительное определение 

психоинформации и его следствие: психоинформация - это «озна-

ченная» (проинтерпретированная) информация, представляющая 

собой качественно новую форму информации, способную оказывать 

материальное воздействие на нейронные сети мозга и, в этом слу-

чае, она не должна рассматриваться как явление идеальное. 

Отмечу, что содержанием психоинформации всегда является 

опыт (накопленные знания) человека (более подробно характери-

стики и особенности психоинформации, как центральной категории 

данной работы, будут рассмотрены далее).  



100 

Глава 2. АКСИОМАТИЧЕСКИЙ МЕТОД  

КАК ОСНОВА ИНФОРМАЦИОННОГО ПОХОДА  

К ПСИХИЧЕСКИМ ЯВЛЕНИЯМ 

 

§2.1. Пять постулатов как основа для разработки 

информационной теории психических явлений 

 

Известно, что создателем аксиоматического метода считается 

Аристотель, выделивший и обобщивший в своей «Метафизике» ос-

новные структурные элементы, используемые в практике построе-

ния философских теорий. В обобщенном виде суть этого метода со-

стоит в том, что автором некоторой (философской) теории принима-

ется изначальный набор аксиом, на основе которого затем, посред-

ством логических построений, можно получить все остальные зна-

чимые утверждения. 

Обращаясь к проблеме «качества» информации и, учитывая 

высказанную ранее основную гипотезу, воспользуюсь «аксиомати-

ческим» методом для построения информационной теории психиче-

ских явлений, только в данном случае, вместо термина «аксиома» 

(что больше свойственно математическим теориям), буду использо-

вать понятие «постулат».  

В философской энциклопедии это понятие определяется так: 

«Постулат – (лат. Postulatum – требование), положение (суждение, 

утверждение), принимаемое в рамках какой-либо научной теории за 

истинное в силу очевидности и поэтому играющее в данной теории 

роль аксиомы … Постулат – это нелогические (специальные) аксио-

мы теории; их сочетание с аксиомами и правилами логики позволяет 

описать (индивидуализировать) объекты универсума, теории и их 

свойства. Постулаты теории выступают как ее основные абстракции 

и служат содержательным основанием для вывода других ее поло-

жений-теорем» [Философский словарь, 2025]. 



101 

Н. Смит, отмечая важность использования постулатов в теоре-

тических построениях, пишет: «Постулаты представляют собой ис-

ходные предпосылки или предположения, которые служат в каче-

стве основополагающих принципов для дальнейшего анализа и ча-

сто формулируются письменно как набор взаимосвязанных утвер-

ждений. Для понимания фундаментальных исходных положений 

теоретических систем наличие зафиксированной письменно систе-

мы постулатов имеет крайне важное значение (выделено мной, - Г. 

П.)» [Смит, 2003]. Необходимость представления эксплицитных по-

стулатов (особенно в психологических теориях), также подчеркива-

ется Мак-Гоком (McGeoch, 1933): «Тот факт, что любая область 

знания основана на аксиоматических операциях, является почти ба-

нальным, однако то, что факт использования этих операций необхо-

димо признать и сделать эксплицитным, является менее часто со-

блюдаемым принципом. Такое эксплицитное признание не только 

делает явными исходные предположения, что необходимо, если на 

них будет возведена согласованная структура, но и расчищает 

почву для понимания и корректной критики (выделено мной, - Г. 

П.). В полемике между различными системами можно обнаружить 

такие споры, которые просто не могли бы иметь места, если бы 

научные «школы» с самого начала открыто заявляли свои постула-

ты» [цит. по Смит, 2003]. 

Итак, для построения информационной теории психических 

явлений сформулирую пять основных постулатов, касающихся ди-

намики качества информации (отмечу, что постулаты формулиру-

ются только для живых организмов, без учета информационных 

проявлений в неживой природе). 

Во-первых, не все психические феномены можно отнести к ка-

тегории «идеального». К таковым, безусловно, относятся коллек-

тивное бессознательное и субъектная реальность, а также все со-



102 

держание личного бессознательного [Прыгин, 2018]. 

Во-вторых, любая информация переходит из идеального («не-

проявленного») состояния в элемент эмпирической действительно-

сти, тогда и только тогда, когда она «означивается» (интерпре-

тируется как знак). Причем, такая интерпретация может быть осу-

ществлена с помощью любой семиотической (знаковой) системы, 

например, языка, жестов, эмоций и пр., то есть, в том случае, когда 

человек придает значение этой интерпретации.  

Важность понятия «психоинформации» требует особых пояс-

нений, поэтому, по мере необходимости, буду останавливаться на 

некоторых аспектах, поясняющих это понятие (кстати, именно эта 

проинтерпретированная информация и была мной обозначена в 

первой главе как «психоинформация»).  

Итак, в процессе жизни человека одновременно формируются 

и сохраняются два подобных вида информации: один - в идеальном 

плане личного бессознательного, другой - «материальный», в 

нейросетях. Впоследствии, как только идеальная информация лич-

ностного бессознательного проявляется в индивидуальном сознании 

в виде некоторого «знака» (то есть, образуется психоинформация), 

он («знак») способен «запустить» соответствующий ему процесс в 

нейронных сетях. По сути, осознанный знак можно уподобить клю-

чу (коду), который имеет возможность активировать соответствую-

щие ему ансамбли нейронов и, тем самым, вызвать наборы поведе-

ния, ему адекватные. Здесь уместно напомнить, что в первой главе 

был кратко описан информационный подход, который П. К. Анохин 

использовал для объяснения процессов, происходящих в функцио-

нальных системах. Именно там, он убедительно показал важность 

«кодирования» информации. Правда, в своих объяснениях он не 

учел одного важнейшего атрибутивного параметра самой информа-

ции – ее качество, модальность которого может меняться в дихото-



103 

мии «идеальное-материальное». Необходимо отметить, что здесь 

используются термины «знак», «код» и «ключ» только как некото-

рые аналоги, позволяющие лучше понять суть «психоинформации»; 

сказанное позволяет сформулировать третий постулат. 

В-третьих, «означенная» (проинтерпретированная) инфор-

мация, содержанием которой всегда является опыт (накопленные 

знания) человека, одновременно сохраняется и в его нейросетях 

(как нейроинформация), и в личном бессознательном (как идеальная 

информация).  

Причем, если нейроинформация сохраняется, как различного 

рода ансамбли (констелляции) нейронов, соответствующие той или 

иной «означенной информации», то в личном бессознательном ин-

формация сохраняется не только в виде «означенной информации» 

(разных «понятий», «знаков»), но и сопутствующих ей эмоциональ-

ных (аффективных) переживаний и субъективно-эмпирических яв-

лений. 

В связи с третьим постулатом, приведу цитату К. Юнга, кото-

рый писал: «Как живое тело с присущими ему особыми качествами 

является системой приспосабливающих к условиям внешней среды 

функций, так и душа должна обнаруживать подобные же органы 

или функциональные системы, соответствующие закономерным 

физическим событиям (здесь и далее выделено мной, - Г. П.). Под 

этим я подразумеваю не функцию восприятия, связанную с органа-

ми чувств, а скорее особого рода психические явления, параллельные 

физическим закономерностям» [Юнг, 1994, с.127]. Кроме того, 

можно сослаться на мнение А. Н. Леонтьева, который писал, что 

«Наши чувственные обобщенные образы, как и понятия, содержат в 

себе движение и, стало быть, противоречия; они отражают объект в 

его многообразных связях и опосредствованиях. Это значит, что 

никакое чувственное знание не является застывшим отпечатком 



104 

(здесь и далее выделено мной, - Г. П.). Хотя оно и хранится в голове 

человека, но не как "готовая" вещь, а лишь виртуально - в виде 

сформировавшихся физиологических мозговых констелляций, кото-

рые способны реализовать субъективный образ объекта…» [Леонть-

ев, 1975, с.26].  

В этом же контексте Харальд Атманспахер (Atmanspacher Har-

ald) в своей статье «Квантовые подходы к сознанию» (2024) пишет, 

что на уровне, на котором различаются сознательные психические 

состояния и материальные состояния мозга, каждое сознательное 

переживание (согласно Stapp), имеет своим физическим аналогом 

редукцию квантового состояния, приводящую к актуализации «пат-

терна активности, который иногда называют нейронным коррелятом 

этого сознательного переживания». Причем, этот паттерн активно-

сти может кодировать намерение и, таким образом, представлять 

собой «шаблон для действия».  

Эти высказывания могут служить косвенным подтверждением 

правомерности сформулированного постулата. 

(Отмечу, что, используемый здесь и далее термин «нейросеть» 

заимствован из работы К. В. Анохина [Анохин, 2021], в которой им 

была сделана заявка на создание в будущем теории, позволяющей 

решить психофизиологическую проблему). 

В-четвертых, идеальная информация личного бессознатель-

ного и нейроинформация (нейросетей) связаны между собой посред-

ством принципа синхронистичности (К. Юнг), поэтому любое из-

менение информации на одном из этих уровней ее существования 

мгновенно приводит к подобному изменению на другом уровне. 

В-пятых, только живой организм, имеющий знаковую систему 

(и обладающий определенным уровнем осознанности) способен по-

рождать тот феномен, который обозначен здесь как «субъективно-

эмпирические явления». Субъективно-эмпирические явления пред-



105 

ставляют собой сопутствующее свойство психоинформации, опре-

деляющее необходимость в актуализации соответствующей ней-

роинформации (подробный анализ субъективно-эмпирических явле-

ний представлен в главе 6). 

На основе этих пяти постулатов был сделан вывод о том, что 

весь процесс изменения качества информации можно (условно) 

представить в виде следующей последовательности: «Идеальная 

информация» <-> «Психоинформация» <-> «Субъективно-

эмпирические явления» → «Нейроинформация» → «Внешняя актив-

ность» (знак «<->» указывает на наличие прямой и обратной связи). 

Причем, первые четыре компонента этой последовательности непо-

средственно отображают процесс изменения качества информации, 

а последний - возможный результат этого изменения.  

Важно, что «субъективно-эмпирические явления» изображены 

здесь в виде отдельного компонента последовательности условно, 

так как они являются сопутствующим свойством психоинформа-

ции и, наряду с эмоциональными переживаниями, должны быть 

объединены в один блок «Психоинформация» (см. главу 6). 

В подтверждение сформулированных постулатов относительно 

важности учета качества информации, уместно отметить работу профес-

сора Л. И. Хромова [Хромов, 2006], советского специалиста по теории 

связи, который писал: «В основе информационной теории связи как раз-

дела науки лежит новое и сложнейшее понятие «информация», новизна 

и сложность этого понятия заключается в том, что оно имеет две неде-

лимых стороны: количество и качество информации (здесь и далее 

выделено мной, - Г. П.)… Понятие «информация» отличается от понятия 

«энтропия» принципиально тем, что в нѐм кроме количественного аспек-

та сильно выступает качественный аспект» [Хромов, 2006, с.6]. И да-

лее: «Информация как раз и выражает передаваемость (движение) формы 

и содержания. Духовный сигнал может передавать не только сообщение 



106 

справочного характера, которое в быту часто ошибочно называют «ин-

формацией», но и сложное смысловое содержание и эмоции. Информа-

ция есть она из ипостасей духовного сигнала, допускающая числовую 

оценку количества информации, но имеющая и качество» [Хромов, 2006, 

с.25-26]. 

 

§2.2. Атрибутивные характеристики  

«Идеальной информации»,  

«Психоинформации», «Нейроинформации» 

 

Атрибутивные характеристики первых трех компонентов этой 

последовательности можно описать так (напомню, что атрибутивное 

свойство, характеристика – это неотъемлемое свойство или харак-

теристика чего-либо): 

1. Основные характеристики «Идеальной информации». 

- Локус: личное бессознательное. 

- Функции: а) сохранение всего субъектного опыта, приобрета-

емого на протяжении всей жизни человека (всѐ знание личности, вся 

приобретенная личностью информация); б) осуществление всех 

мыслительных процессов на основе приобретенного знания («пере-

работка» информации); в) перманентный поиск решения разного 

уровня и разной значимости проблемных ситуаций личности. 

- Системные связи (взаимодействие): с субъектной реально-

стью [Прыгин, 2023] и (через нее) с коллективным бессознатель-

ным; с нейроинформацией (нейросети мозга) через образование 

психоинформации и посредством принципа синхронистичности (см. 

приложение А, рис.1). 

2. Основные характеристики «Психоинформации» (как про-

дукта индивидуального сознания).  

Вначале кратко рассмотрим, в виде чего может проявляться 

психоинформация. Поскольку она может проявиться в виде отдель-



107 

ного понятия или одновременно нескольких понятий, то последую-

щее возникновение внутренней или внешней активности будет за-

висеть от содержания этих понятий. В этом аспекте можно условно 

выделить три общих случая проявления активности: во-первых, в 

виде некоторых наборов поведения, релевантных текущему моменту 

действительности; во-вторых, как некоторые аффективные пере-

живания особенностей осознанного текущего момента и служащие 

своеобразным мотивом для возможной последующей внутренней 

или внешней активности; в-третьих, как нейтральное (индиффе-

рентное) восприятие текущего момента действительности.  

Отмечу, что все три случая проявления психоинформации со-

провождаются «субъективно-эмпирическими явлениями», но только 

первые два приводят к внешней активности человека. Тем не менее, 

в любом из этих проявлений психоинформация, по отношению к 

нейроинформации, выступает в виде некоторых «кодов», «ключей», 

способных «запустить» соответствующую именно ей мозговую ак-

тивность. 

Итак, основные характеристики психоинформации: 

- Локус: «поток индивидуального сознания»; 

- Функции: а) проявление индивидуального сознания (как осно-

вы для сознательной оценки, контроля, принятия решений и управ-

ления внешней и внутренней активностью человека); б) посред-

ством «субъективно-эмпирических явлений» активация нейроин-

формации, ведущая к внешней активности. 

- Системные связи (взаимодействие): с нейросетями и личным 

бессознательным (см. приложение А, рис.1). 

3. Основные характеристики «Нейроинформации». 

- Локус: структуры мозга (нейросети); 

- Функции: реализация внешней активности человека через ак-

туализацию соответствующей ей нейросети; 



108 

- Системные связи (взаимодействие): посредством принципа 

синхронистичности с идеальной информацией личного бессозна-

тельного (см. приложение А, рис.1). 

 Очевидно, что из всех пяти постулатов особого объяснения требует 

второй, - каким образом психоинформация (по сути, представляя собой 

«означенное» понятие) может вызывать внешнюю активность человека. 

В этом аспекте весьма важными представляются размышления 

А. Н. Леонтьева о том, как он понимал сознание. Его позиция была 

сформулирована в известном труде: «Деятельность. Сознание. Лич-

ность», в котором он писал, что «Вступая в общение между собой, 

люди производят также язык, служащий для означения (здесь и да-

лее выделено мной, - Г. П.) предмета, средств и самого процесса 

труда. Акты означения и суть не что иное, как акты выделения иде-

альной стороны объектов, а присвоение индивидами языка - присво-

ение означаемого им в форме его осознания» [Леонтьев, 1975, с. 11].  

Полагаю, что это был важный этап в понимании сущности фе-

номена сознания, однако, возможно в силу особых исторических 

условий, - этап, не доведенный до логического конца. У А. Н. Леон-

тьева «означивание» так и осталось актом «выделения идеальной 

стороны объектов»; актом, который не может прояснить главную 

проблему – как взаимодействуют между собой «идеальное» и «ма-

териальное» (как «присвоение индивидами языка» ведет к осозна-

нию). Далее, рассматривая идеальные явления, я вернусь к обсужде-

нию этого положения и к тому, как понимал сознание Л. С. Выгот-

ский, учеником которого и являлся А. Н. Леонтьев. 

Для объяснения и «акта означивания» (по А. Н. Леонтьеву), и 

появления психоинформации, обратимся к квантовой физике. В 

рамках определенных интерпретаций квантовой механики и фило-

софских подходов идея о том, что все феномены изначально суще-

ствуют в нелокальном («идеальном») состоянии до момента декоге-



109 

ренции, по утверждению физиков-теоретиков, имеет все основания. 

Исходя из этого, применительно к психике человека, приведу сфор-

мулированную мной ранее (Прыгин, 2023) общую (радикальную) 

гипотезу, суть которой состоит в следующем. Процесс осознания 

информации личного бессознательного подобен процессу декоге-

ренции, когда информация, в виде некоторого понятия, переходит из 

нелокального (бессознательного) состояния в состояние локальное - 

сознательное. 

Другими словами, с позиции квантовой физики, момент осо-

знания, - появления психоинформации, можно уподобить появлению 

в объективной действительности в результате декогеренции элемен-

тарной частицы из «ничего», из нелокальной квантовой реальности. 

Поэтому момент осознания можно определить, как момент приоб-

ретения идеальной информацией личного бессознательного локаль-

ности. 

Напомню, что под декогеренцией понимается «физический 

процесс, при котором нарушается нелокальность и уменьшается 

квантовая запутанность между составными частями системы в ре-

зультате ее взаимодействия с окружением. При этом подсистемы 

«проявляются» из нелокального состояния в виде отдельных само-

стоятельных элементов реальности, они обосабливаются, отделя-

ются друг от друга, приобретая видимые локальные формы (выде-

лено мной, - Г. П.)» [Доронин, 2009, с.324]. 

Стало быть, с позиции квантовой физики, момент осознания, - 

это момент появления психоинформации.  

Особенно важно отметить, что фактически здесь речь идет об 

изменении качества информации, то есть, будучи явлением идеаль-

ным, она «теряя» идеальность и, превращаясь в психоинформацию, 

приобретает потенциальную возможность воздействовать на 

нейросети мозга, а, следовательно, менять объективную реальность. 



110 

Это может, в частности, проявляться и в таких продуктах человече-

ской культуры, как: выведенная математическая формула, какой-

либо открытый закон или созданный художественный образ. Хотя 

их и относят к явлениям идеальным, после того как они подверглись 

интерпретации (то есть, проявились в виде психоинформации), та-

ковыми, по сути, уже не являются, поскольку могут непосредствен-

но воздействовать на внешнюю или внутреннюю активность чело-

века.  

По поводу сказанного выше могут возникнуть вопросы: как и 

чем «запускается» процесс декогеренции? Из чего состоит «прояв-

ленная психоинформация» в момент осознания, какова ее структу-

ра? Ответ на первый вопрос также был сформулирован ранее (Пры-

гин, 2023). В частности, было показано, что мы тогда осознаем иде-

альную информацию, когда облекаем ее в слова, в понятия (образу-

ющие разного рода семантические поля), поэтому язык можно упо-

добить «квантовому оператору волновой функции плотности веро-

ятности», запускающий процесс декогеренции подобно тому, как 

это происходит в процессе измерения квантовых эффектов. 

В дополнение к этому (по поводу измерения квантовых эффек-

тов) уместно еще раз сослаться на статью «Квантовые подходы к со-

знанию» Харальда Атманспахера, где представлены его взгляды на 

волновую функцию. Анализируя работы ряда исследователей (фон 

Неймана, Шредингера, Бауэра, Шимони и других) он приходит к 

выводу, что именно человеческое сознание завершает процесс кван-

тового измерения, отводя, таким образом, сознанию решающую 

роль в понимании этого процесса с точки зрения обновления знаний 

наблюдателя. Он также отмечает, что в 1960-х годах Вигнер (1967) 

радикализировал эту гипотезу, предположив, что сознание влияет на 

физическое состояние измеряемой системы, а не только на знания 

наблюдателя.  



111 

Возвращаясь к проблеме «проявления психоинформации» счи-

таю, что любой язык, обладающий возможностью обозначения 

(«означивания»), можно рассматривать в качестве такого «квантово-

го оператора», запускающего процесс декогеренции. Кроме того, 

«степень осознания» будет прямо коррелировать с такими свой-

ствами языка, как, например, системность, воспроизводимость, спо-

собность обобщать, комбинационность и рядом других; таким обра-

зом, чем более развит язык, тем больше развита способность к осо-

знанию (собственно говоря, к проявлению сознания). Возможно, что 

развитие этих идей поможет дать ответы на такие вопросы, как: 

«присуще ли сознание только человеку?», «можно ли говорить об 

уровнях сознания?», «можно ли говорить о наличии сознания у жи-

вотных?» [Прыгин, 2023, с.79].  

Все выше сказанное дает возможность сделать два предвари-

тельных логических вывода: во-первых, образование психоинфор-

мации можно расценивать как проявление индивидуального созна-

ния личности и, во-вторых, введение понятия «психоинформации» 

позволяет подойти к решению психофизиологической проблемы (в 

широком смысле, проблемы взаимодействия «идеального» и «мате-

риального», то есть проблемы психофизической). 

Ответам на вопросы, из чего состоит «проявленная психоин-

формация» и какова ее структура в момент осознания, будет посвя-

щена отдельная четвертая глава (хотя, понятие «психоинформации» 

в различных аспектах рассматривается в каждой главе, поскольку 

является центральным понятием всей книги). Теперь перейдем к об-

суждению «психофизиологической проблемы» в ниже озаглавлен-

ном ее аспекте. 

  



112 

Глава 3. ПРОБЛЕМА ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ 

«МАТЕРИАЛЬНОГО» И «ПСИХИЧЕСКОГО» 

 

§3.1. Феноменология двухуровневого сохранения 

психоинформации 

 

Прежде всего, отмечу, что во многих научных работах, иссле-

дующих работу мозга с позиции физиологии и психофизиологии и 

обсуждающих психофизическую проблему, было обнаружено 

«странное» обстоятельство - абсолютно свободная трактовка терми-

нов, взятых из психологии, которые используются авторами в своих 

рассуждениях (теориях) и утверждающих затем несостоятельность 

психологии, как науки. По их мнению, психофизиологическая про-

блема решается просто - упразднение психологии снимает проблему 

взаимоотношения «души» и «тела». Научная состоятельность таких 

теорий в решении психофизиологической проблемы представляется 

весьма сомнительной. 

Условно можно считать, что впервые «в научном плане» психо-

физическую проблему сформулировал Р. Декарт [Декарт, 1950], по-

чти 450 лет назад. Впоследствии к этой проблеме за прошедшие 

100-150 лет (то есть только за период, который считается возникно-

вением «современной» науки) обращалось огромное количество ис-

следователей разных областей наук (философы, физики, биологи, 

физиологи и, конечно, психологи, поскольку решение психофизиче-

ской проблемы одновременно снимает и «трудную проблему созна-

ния»). К авторам таких работ, получивших наибольшую известность 

в 20 веке и первой четверти 21 века, можно отнести таких филосо-

фов, как В. В. Васильев [Васильев, 2009], Д. И. Дубровский [Дуб-

ровский, 2007], В. В. Зеньковский [Зеньковский, 1914], Д. В. Иванов 

[Иванов, 2013], Д. Деннет [Деннет, 1990, 2004], Т. Нагель [Нагель, 

2003], Дж. Сѐрл [Сѐрл, 2002], Г. Т. Хант [Хант, 2004], Д. Чалмерс 



113 

[Чалмерс, 2013]; физиологов (нейрофизиологов): И. О. Александров 

[Александров, 2006], П. К. Анохин [Анохин, 1978], К. В. Анохин 

[Анохин, 2021], В. Я. Серегин [Серегин, 1998], В. Б. Швырков 

[Швырков, 1985, 1995], У. Пенфилд [Пенфилд, 2019], К. Прибрам 

[Прибрам, 1975], К. Фрит [Фрит, 2010], Ч. Шеррингтон [Шерринг-

тон, 1969]; психологов: Г. В. Акопов [Акопов, 2010], В. М. Аллах-

вердов [Аллахвердов, 2000], Л. М. Веккер [Веккер, 1998], В. П. Зин-

ченко [Зинченко, 2005, 2006], В. А. Мазилов [Мазилов, 2015, 2020], 

В. А. Петровский [Петровский, 2018], В. Д. Шадриков [Шадриков, 

2015], М. Г. Ярошевский [Ярошевский, 1990], У. Джеймс [Джеймс, 

1902], К. Г. Юнг [Юнг, 2013]; физиков: С. И. Доронин [Доронин, 

2009], М. Б. Менский [Менский, 2011], В. Паули [Атом и архетип, 

2018], Э. Шредингер [Шредингер, 2000]. Безусловно, этот список 

исследователей можно продолжать до бесконечности. 

Таким образом, можно говорить о том, что проблема взаимо-

действия «материального» и «психического» стоит перед человеком 

с того момента, когда у него возникли первые «проблески созна-

ния», поэтому не будем здесь вдаваться в исторический экскурс об-

суждения этой проблемы. Есть огромное количество и научных, и 

популярных работ, посвященных ей, например, работы А. В. Пет-

ровского, М. Г. Ярошевского и многих, многих других авторов.  

Обратим внимание только на один важный момент, часто пи-

шут о «психофизической» и о «психофизиологической» проблемах; 

в принципе, - это проблемы одной философской категории. Разли-

чие в том, что «Психофизическая» проблема – это проблема о взаи-

моотношении «материального» и «идеального» в самом широком 

смысле этих понятий (как субстанций), а «психофизиологическая» 

проблема касается взаимодействия «психического» (психических 

явлений, в частности, сознания) со структурами мозга (обеспечива-

ющих непосредственное взаимодействие организма со средой оби-



114 

тания). С позиции психологии адекватнее рассматривать «психофи-

зиологическую» проблему, поскольку в этой ее части она является 

не только философской, но и методологической проблемой психо-

логии.  

Итак, любая психоинформация (знание, ранее приобретенное в 

опыте) способна вызывать активность человека. Более того, можно 

полагать, что любое слово (к тому же, изреченное), уже явление не 

идеальное, а представляет собой результат «воздействия» на рече-

вой аппарат человека психоинформации, посредством активации, 

соответствующей нейроинформации. Именно так можно объяснить 

процесс воздействия «идеального» на «материальное». 

Здесь может возникнуть вопрос о целесообразности постули-

рования «двухуровневого» сохранения накопленного опыта (см. 

третий постулат в §2.1.), нельзя ли ограничиться только классиче-

ским («одноуровневым») объяснением психофизиологической про-

блемы – все накопленные знания, опыт сохраняются (как нейроин-

формация) в нейросетях мозга? Ответ будет, конечно отрицатель-

ный – «нельзя». Даже если принять постулат о сущности психоин-

формации и ее свойствах, не представляется возможным объяснить 

обратный процесс – как нейроинформация («материальное») может 

порождать (идеальные) психические явления, в том числе и различ-

ного рода «ложную информацию», например, в виде конфабуляции 

или, что особенно любят приводить в пример нейрофизиологи – ре-

зультаты экспериментов по электростимуляции коры мозга. 

Кстати, в различных научных трудах (чаще всего в науках, свя-

занных с изучением мозга – биологией, физиологией, различными 

нейронауками) такой вопрос вообще не возникает, поскольку им-

плицитно полагается, что информация, сохраненная в нейросетях 

способна создавать те явления, которые относятся к категории пси-

хических (при этом считается, что все психические явления отно-



115 

сятся к явлениям идеальным). Правда, нигде не описывается ни сам 

этот процесс, ни как это происходит; в конечном счете, все сводится 

к хорошо закамуфлированным различного рода эпифеноменам, 

эмерджентности и прочим подобным явлениям. Впрочем, это не 

удивительно, поскольку в рамках доминирующей (в естественных 

науках) «материалистической» парадигмы – другого объяснения 

найти невозможно! 

Как было отмечено, разрешение поставленного выше проблем-

ного вопроса требует смены общенаучной парадигмы. Поэтому на 

основе новой парадигмы [Прыгин, 2018] было сформулировано по-

ложение о «двухуровневом» сохранении накопленного человеком 

опыта – в его нейросетях и личном бессознательном, связанных 

между собой принципом синхронистичности (как известно, назва-

ние и гипотеза этого принципа принадлежат К. Юнгу). 

Подчеркну еще раз: в каждом конкретном случае приобрете-

ния нового знания возникает психоинформация, которая одновре-

менно сохраняется как два подобных вида (но разного качества) 

информации: идеальной информации (личного бессознательного) и 

нейроинформации (нейронных сетей), а наличие между ними син-

хронистичности позволяет говорить о том, что любые изменения 

одного их них мгновенно изменяют и другой. 

Поскольку здесь идет речь о сохранении знания и опыта чело-

века, своего рода памяти, интересны размышления о процессах па-

мяти философа и психолога, профессора Л. М. Лопатина (1855-

1920), который полагал, что имеются только три адекватные гипоте-

зы, способные объяснить «факты» памяти. К ним он относил: во-

первых, «феноменистическую» гипотезу, суть которой состоит в 

том, что она в определенной мере может объяснить механизм воз-

никновения воспоминаний в каждый данный момент, однако, она не 

может объяснить постоянно совершаемое нами узнавание в образах 



116 

настоящего, действительно бывших (имевших место) фактов. Во-

вторых, «спиритуалистическую» гипотезу, согласно которой душа 

признается как едино, неизменная субстанция, в которой весь пережи-

тый ею опыт навсегда остается в том же порядке, как он был пережит. 

Л. М. Лопатин считал, что с помощью этой гипотезы можно достаточно 

хорошо объяснить единство нашего сознания и факты узнавания про-

шлого в настоящем, но она совершенно неспособна разъяснить огра-

ниченность, связанность и условность фактов (явлений) памяти [Лопа-

тин, 1996]. 

Третья гипотеза, обозначенная Л. М. Лопатиным как «гипотеза 

непрерывного взаимодействия души и тела», и, с его точки зрения, 

наиболее адекватно объясняющая факты (и явления) памяти, заслу-

живает того, чтобы полностью привести ее в авторском толковании: 

«Она (эта гипотеза, – Г. П.) могла бы слагаться из следующих сооб-

ражений. Наш дух в самом деле есть сверхвременное субстанциаль-

ное существо, и поэтому все, что им было пережито и воспринято, 

хранится в нем, объединенное в стройную, последовательную кар-

тину. Но эта картина отражается в его самосознании только в очень 

тусклом, смутном и слитном, так сказать, сжатом виде. Собственно 

говоря, в этом случае мы даже имеем не сознание в строгом смысле, 

а скорее только неопределенное общее чувство или темный ин-

стинкт прошлого (личное бессознательное, – Г. П.). Чтобы какое-

нибудь воспоминание выделилось из этого совершенно слитного со-

стояния, нужно, чтобы оно облеклось в чувственно наглядный образ 

(появилась психоинформация, – Г. П.); а для этого необходимо, что-

бы повторилось соответствующее ему впечатление, если не в форме 

реального ощущения, то, по крайней мере, в форме его ослабленно-

го и субъективного воспроизведения. Тогда дух инстинктивно уга-

дает реальное значение этого образа и оценит его как символ про-

шлой действительности. Между тем, все, что мы знаем о психиче-



117 

ских процессах в нас, заставляет думать, что для такого воспроизве-

дения впечатлений - как в их прежней интенсивности, так и в виде 

их ослабленного повторения в субъективных образах воспоминания 

- одинаково бывают нужны особые физиологические условия. От-

сюда вытекают зависимость феноменов памяти от чисто внешних и 

случайных обстоятельств, возможные в них аберрации и т.д. Через 

это вообще вопрос о психологическом и физиологическом механизме 

наших воспоминаний получает первостепенное значение. Можно 

сказать, что в явлениях памяти душа наша более наглядно подчи-

нена физической организации, чем в каких-нибудь других (выделено 

мной, - Г. П.)» [Лопатин, 1996, с.197-198]. 

Приведенная выше цитата удивительно совпадает с тем, о чем 

говорилось выше. Остановимся на этом несколько подробнее.  

Во-первых, «дух, как сверхвременное субстанциальное суще-

ство» в контексте методологии «Неклассической психологии» можно (и 

необходимо) понимать, как субъектную реальность (самость, самосо-

знание, если угодно, душу человека), которая также является «сверх-

временной субстанцией», в которой хранится все воспринятое и пере-

житое. Подчеркнем, поскольку субъектная реальность именно сверх-

временна, то есть существует всегда, то «все» воспринятое и пережитое 

включает в себя не только, и даже не столько опыт (знания), накоплен-

ные человеком в земной жизни, но и опыт всего ее существования (ко-

торый можно трактовать, как опыт прошлых жизней).  

В монографиях [Прыгин, 2018, 2023] было отмечено, что так как в 

личном бессознательном содержатся все знания и опыт человека за пе-

риод прожитой им жизни (которые никуда не могут исчезнуть), то лич-

ное бессознательное представляет собой его память, включающую все 

ее виды: долговременную, кратковременную и оперативную (если опи-

раться на не очень внятную классификацию памяти в академической 

психологии). В подтверждение этого в приведенную выше цитату 



118 

намеренно был вставлен комментарий о личном бессознательном, когда 

Л. М. Лопатин описывает сознание, как «неопределенное общее чув-

ство или темный инстинкт прошлого… чтобы какое-нибудь воспоми-

нание выделилось из этого совершенно слитного состояния» и, конечно 

же, затем, как процесс «извлечения из памяти», появление психоин-

формации, когда это «неопределенное общее чувство» облекается «в 

чувственно наглядный образ». 

Фактически в этом размышлении Л. М. Лопатин, пусть и не так 

явно, пытается дать объяснение давно известной «психофизической 

проблеме» - проблеме взаимоотношения «души» и «тела», однако, 

опять все заканчивается общими рассуждениями о необходимости осо-

бых физиологических условий, о том, что «вопрос о психологическом и 

физиологическом механизме наших воспоминаний получает первосте-

пенное значение» и о том, что «в явлениях памяти наша душа более 

наглядно подчинена физической организации, чем в каких-нибудь дру-

гих». Несмотря на это, при оценке трудов Л. М. Лопатина, следует учи-

тывать эпоху, в которую он творил и уровень развития общий научной 

мысли, поэтому, его безусловно можно оценить, как выдающегося не-

ординарного русского ученого, внесшего большой вклад, прежде всего 

в развитие методологии психологической мысли. 

Таким образом, в содержательном аспекте высказанная здесь 

идея о двухуровневом сохранении информации хорошо переклика-

ется с размышлениями Л. М. Лопатина о сущности явлений памяти 

(что еще раз может служить косвенным подтверждением ее адек-

ватности). 

К обоснованию наличия синхронистичности между описанны-

ми выше видами информации вернусь несколько позже, а теперь 

перейдем к поиску ответа на поставленный выше вопрос: как мате-

риальный носитель нейроинформации может (и, может ли) порож-

дать психические явления? 



119 

§3.2. Принцип синхронистичности как средство 

межуровневого взаимодействия 

 

Итак, весь процесс взаимодействия между личным бессозна-

тельным и нейросетями сводится не к обмену информацией, а к из-

менению ее качества (с «Идеальной информации», через «Психоин-

формацию» к «Нейроинформации»), при этом, информация личного 

бессознательного (как ранее приобретенный опыт, знания человека) 

никуда не исчезает. В отличие от этого, нейроинформация, отобра-

женная в нейронных сетях, может со временем по каким-либо при-

чинам (хотя бы по возрастным), измениться или даже вообще «сте-

реться». 

Следует отметить, что поскольку вся информация личного бес-

сознательного - это суть опыта личности, то она далеко «небез-

упречна» и не только в смысле морали и нравственности, но и пото-

му, что там должны «прописываться» все психические болезни эн-

догенного и/или экзогенного характера (конечно, если таковые 

имеются). Если подобные патологические отклонения изначально 

(имеется ввиду, онтогенез личности) присутствуют в нейронных се-

тях мозга то, как следствие, посредством принципа синхронистич-

ности, они могут искажать имеющуюся информацию личного бессо-

знательного. 

Кроме того, хорошо известно, что всевозможные психотропные 

препараты также могут искажать уже имеющуюся нейроинформа-

цию, а достаточно широко распространенные эксперименты по 

электростимуляции коры головного мозга способны вызвать у ис-

пытуемого различного рода «видения» или слуховые галлюцинации. 

Но, поскольку эти «видения», как и слуховые галлюцинации, чело-

век способен описать (то есть, как-то их означить), то можно гово-

рить о том, что, согласно излагаемой здесь концепции, подобные 

эксперименты порождают «психоинформацию» и, стало быть, они 



120 

служат доказательством того, что мозг способен производить пси-

хические явления. По крайней мере, такой позиции придерживается 

подавляющее большинство (если не сказать - все) нейрофизиологов. 

Для того, чтобы разобраться в этом проблемном вопросе, сле-

дует сначала напомнить, что в нейросетях «записана» (в виде разно-

го рода ансамблей, констелляций нейронов) только та информация, 

которая составляет уже известные человеку знания и его прожитый 

опыт (хранящиеся также в его личном бессознательном) и никакая 

новая нейроинформация не может возникнуть в нейросетях сама 

по себе.  

Исходя из этого, можно полагать, что та же самая электрости-

муляция «активирует» когда-то записанную в мозговых структурах 

констелляцию нервных связей, соответствующую некоторому поня-

тию, сохраненному также и в личном бессознательном. Затем по-

средством принципа синхронистичности «активированная 

нейросеть» мгновенно актуализирует соответствующее ей понятие в 

личном бессознательном. В дальнейшем течение этого процесса 

полностью соответствует уже описанному выше, то есть, актуальное 

понятие личного бессознательного проявляется в виде психоинфор-

мации, и, как следствие, испытуемый отвечает экспериментатору, 

что он видит или слышит. 

Однако, экспериментатор, будучи уверен, что психические яв-

ления порождаются как некий побочный продукт исключительно 

мозговыми структурами, интерпретирует ответ испытуемого, как 

доказательство того, что именно электростимуляция мозга (и только 

она) порождает у испытуемого сознание. Такую интерпретацию я 

бы назвал «интерпретационной иллюзией». 

Здесь может возникнуть законный вопрос: если никакая новая 

нейроинформация не может появиться в нейросетях сама по себе и, 

кроме того, она подобна информации личного бессознательного, от-



121 

куда у человека могут появиться новые знания? Другими словами, 

как в этом случае можно объяснить, например, момент творческого 

акта (инсайт)? Это действительно сложный и интересный вопрос, 

требующий отдельного рассмотрения, пока же, как исходный пункт, 

выскажу еще одну гипотезу. Повторю, что всѐ излагаемое здесь со-

держание основывается на принципиально иной (чем в классиче-

ской психологии) парадигме и методологии, описанной мной в ран-

них работах [Прыгин, 2018, 2023].  

Согласно этой методологии, личное бессознательное человека 

непосредственно связано с его субъектной реальностью, а через неѐ 

с архетипами коллективного бессознательного (и «Предельной ре-

альностью»), поэтому, в отличие от нейросетей (как «хранилища» 

нейроинформации), личное бессознательное способно безгранично 

обогащать, содержащуюся в нем самом информацию. 

В. М. Бехтерев писал: «… большая часть того, что наполняет 

наше сознание, возникает из непроницаемых глубин нашей бессо-

знательной сферы. Главным образом и великие творчества мысли 

обязаны гораздо более бессознательной, нежели сознательной сфе-

ре (выделено мной, - Г. П.)» [Бехтерев, 1888, с.29] (интересный 

факт, В. М. Бехтерев написал об этом задолго до появления трудов 

К. Юнга о бессознательном). 

Однако, это не значит, что человек получает «свыше» уже ка-

кие-то готовые новые понятия или решения. Любому творческому 

человеку известно, сколько труда надо вложить, чтобы сформиро-

вать, «сформулировать» это новое понятие, которое сначала как бы 

«висит» где-то рядом и, которое очень трудно «ухватить» (не зря же 

говорят о «муках творчества»!). В данном случае уместно привести 

размышления о творчестве С. Л. Франка, который писал: 

«…творящий «сам» есть не просто индивидуальный человек в его 

субъективности и не безлично-общий носитель сознания; он есть 



122 

индивидуально-человеческое выражение действующего в нем сверх-

человеческого духа (здесь и далее, выделено мной, - Г. П.). Степень 

участия индивидуально-человеческого и сверхчеловеческого, или 

степень активно-умышленного и пассивно-непроизвольного момен-

та в творчестве, может быть различной. Иногда гений творит почти 

просто, как безвольный медиум действующей в нем высшей силы; в 

других случаях художник употребляет долгие мучительные усилия, 

делает многократные пробы, чтобы выразить (или, что тоже - 

подлинно адекватно воспринять) то, что ему дано свыше. Но, так 

или иначе, собственное усилие или делание и простое внимание к 

голосу, говорящему в нем, слиты здесь в неразличимое единство. Но 

это и значит, что творчество предполагает двуединство человече-

ского существа - его самостоятельность, свободу, умышленность - 

и его укорененность в чем-то трансцендентном, в превышающей 

его духовной реальности и зависимость от нее» [Франк, 1997, 

с.236]. Здесь можно напомнить, что «духовная реальность», о кото-

рой писал С. Л. Франк, - это и есть «Субъектная реальность», атри-

бутивной чертой которой является имманентно присущий ей мо-

мент «трансцендирования» - соучастия в бытии за пределами самой 

себя [Прыгин, 2023]. Именно трансцендирование посредством «я» 

(как «интегратора» личного бессознательного) дает возможность 

человеку проникать в другие виды реальностей: в коллективное бес-

сознательное (и «Предельную реальность») и в объективную реаль-

ность. Можно добавить, что без возможности трансцендирования в 

коллективное бессознательное и «Предельную реальность» духов-

ное развитие человека вообще невозможно.  

Вот что по этому поводу писал П. Тиллих: «Духовное само-

утверждение совершается тогда, когда человек творчески живет в 

различных сферах смысла. Слово «творчески» означает здесь не 

врожденную способность, свойственную гению, а жизнь в непо-



123 

средственном действии и противодействии по отношению к содер-

жаниям культуры. Для того чтобы заниматься духовным творче-

ством, не обязательно быть «творцом» - художником, или ученым, 

или государственным деятелем; необходимо обладать способно-

стью к осмысленному соучастию в их творениях. Такое соучастие 

является творчеством в той мере, в какой оно изменяет то, в чем 

творящий человек принимает участие, даже если это изменение 

незначительно (выделено мной, - Г. П.)» [Тиллих, 1995, с. 37]. Далее 

он отмечает, что любой творческий человек опирается на содержа-

ние своего творчества и «именно это человек может назвать «духов-

ным самоутверждением». Даже если сам он ничего не открыл, а 

лишь соучаствует в открытии, то все равно он духовно само-

утверждается (здесь и далее выделено мной, - Г. П.). Опыт подоб-

ного рода предполагает, что духовная жизнь воспринимается всерь-

ез и обусловлена предельным интересом человека. А это предпола-

гает, в свою очередь, что в нем и через него проявляет себя пре-

дельная реальность. Если духовной жизни не свойствен такой опыт, 

то ей угрожает небытие, которое, стремясь разрушить духовное са-

моутверждение, выступает в двух формах - пустоты и отсутствия 

смысла» [там же]. 

Л. М. Лопатин считал, что реальная необходимость (лежащая в 

основе законов, выражающих простые возможности реальных явле-

ний), по сути, является необходимостью творческой, поскольку 

именно в законах отвлеченного разума раскрывается ее действи-

тельное содержание. Отмечая, что всякое художественное произве-

дение, воплощающее бесконечную идею в конкретных и живых об-

разах, отличается от абстрактной формулы, посредством которой ту 

же самую идею хотят высказать в резко разграниченных отвлечен-

ных понятиях, он писал: «Пускай такая формула очень близко и 

точно выражает истинное и многостороннее понимание произведе-



124 

ния, все же из нее никакими усилиями ума нельзя вывести и a priori 

построить жизненную полноту художественного содержания, кото-

рое вылилось в творческом процессе. В этом заключается иррацио-

нальность всякого творчества (выделено мной, - Г. П.). Но одна и 

та же идея дает себя знать и в разнообразных картинах творческой 

фантазии, и в абстрактной мысли, - в этом единство иррационально-

го и рационального, единство, не исключающее, однако их относи-

тельной противоположности» [Лопатин, 1911, с.396-397]. 

Конечно, не следует думать, что сами художники (в широком 

смысле этого слова - субъекты творчества) в процессе творения го-

ворят или думают о Боге, они говорят в неопределенной форме о 

вдохновляющей их высшей духовной силе - о «музе» (в античном 

смысле духа, некоторого божественного существа). Любой творец 

не стремится умышленно к просветлению своей души, к ее сближе-

нию с божественным началом; у него другая задача - само творче-

ство, создание новых форм бытия, новых воплощений его идеаль-

ных начал [Франк, 1997]. 

Таким образом, основная сложность в творческом акте состоит 

именно в том, чтобы из уже имеющихся «знакомых» понятий подо-

брать такие, которые могли бы адекватно описать это «новое» зна-

ние. Например, представим себе, что человек столкнулся с какой-то 

«инопланетной» технологией; для того, чтобы освоить ее «иррацио-

нальность», ему необходимо описать эту технологию в уже извест-

ных ему понятиях, сформулировать на их основе какие-то совер-

шенно новые понятия (что, собственно говоря, и составляет суть 

осознания) и только тогда можно говорить о том, что он постиг ее, 

что создал нечто новое. 

  



125 

§3.3. Синхронистичность как основа  

«Психодинамического информационного кольца» 

 

Вернемся еще раз к вопросу о том, как материальный носитель 

нейроинформации может «порождать» идеальные бессознательные 

психические явления в виде различного рода «ложной информа-

ции», проиллюстрировав ответ на примере некоторых патологий. 

Известно, что конфабуляции могут возникать у лиц, имеющих опре-

деленные психопатологические и неврологические расстройства 

(болезнь Альцгеймера, Фетальный алкогольный синдром, ПТСР, 

шизофрения, ЧМТ и пр.). Кроме того, ложные воспоминания (кон-

фабуляция) могут также возникать и у здоровых лиц. В любом слу-

чае она порождается мозговыми структурами (нейросетями) и, если 

конфабуляция осознается личностью, то, как сказано выше, она ста-

новятся психоинформацией. Большинство конфабуляций можно 

рассматривать как «сочетание несочетаемого», то есть, известная, 

ранее усвоенная нейроинформация предстаѐт в конфабуляции в ви-

де связанных, уже известных (усвоенных) понятий, которые в ре-

альной действительности вместе не могут или не должны быть свя-

заны. Естественно возникает вопрос: как необычная (ложная или па-

тологическая), но знакомая информация, может стать психоинфор-

мацией?  

Здесь следует опять обратиться к принципу синхронистично-

сти, - именно он позволяет объяснить, как необычная (ложная или 

патологическая), но знакомая информация, становится психоин-

формацией: вся искаженная нейроинформация, будучи один раз 

осознанной (став психоинформацией), «прописывается» и в личном 

бессознательном, поэтому в последующем человек воспринимает 

эту искаженную психоинформацию, как адекватную окружающей 

его действительности. Можно полагать, что принцип синхронистич-

ности играет главную роль в возникновении своеобразного «коль-



126 

ца», - зацикливания информации в контуре: «нейроинформация → 

идеальная информация личного бессознательного → психоинфор-

мация → нейроинформация → идеальная информация личного бес-

сознательного → психоинформация» →» и т.д.» (поскольку это 

кольцо, «начинать» последовательность можно с любого компонен-

та).  

Описанное выше «кольцо», в основе которого лежит принцип 

синхронистичности, можно обозначить как «Психодинамическое 

информационное кольцо». 

Стало быть, любая «новая» нейроинформация, порождаемая 

различного рода соматическими отклонениями, во-первых, всегда 

вызывает «отклик» в информации личного бессознательного и, во-

вторых, одновременно осознается, то есть порождает соответству-

ющую ей (ложную) психоинформацию, которая далее опять фикси-

руется как нейроинформация. 

Анализ появления «ложной» психоинформации позволяет рас-

пространить его вывод на общий случай появления психоинформа-

ции в индивидуальном сознании человека в каждый данный акту-

альный момент нахождения его в окружающей действительности.  

Общеизвестно, что человек, находясь в состоянии бодрствова-

ния, получает непрерывную информацию об окружающей среде по-

средством своей анализаторной системы (зрение, слух, осязание и 

пр.). Вся поступающая информация анализируется структурами 

мозга, отвечающими за когнитивные функции и, когда человек фик-

сирует своим вниманием какой-то знакомый (!) предмет, актуализи-

руется связанная с ним (с предметом) соответствующая нейроин-

формация, которая, как было сказано выше, мгновенно отображает-

ся в личном бессознательном, вызывая в индивидуальном сознании 

человека понятие - психоинформацию, сообразную наблюдаемому 

им предмету.  



127 

Таким образом, возникновение описанного выше «кольца» (за-

цикливания информации в контуре), можно распространить на об-

щий случай объяснения возникновения индивидуального сознания у 

человека в окружающей действительности (то, что обычно называ-

ют «потоком сознания»). 

С практической точки зрения можно полагать, что описанный 

процесс взаимодействия нейроинформации и информации личного 

бессознательного позволит подойти с совершенно иных позиций к 

важнейшей для медицинской психологии проблеме понимания ано-

мального поведения человека при душевных (психических) рас-

стройствах.  

Выше было отмечено, что психоинформация, представляющая 

собой любой осознанный знак уже содержащий в себе паттерны ха-

рактерных для него (знака) типов поведения, как ключ запускает со-

ответствующие паттерны, «записанные» в нейронных сетях. Когда в 

результате каких-либо нейрофизиологических и/или соматических 

изменений происходит сбой в соответствующей этому знаку нейро-

информации, то, очевидно, данная психоинформация (в виде «осо-

знанного ключа») не может запустить соответствующий ей паттерн 

поведения. Но поскольку любое понятие (знак) обладает некоторым 

«семантическим полем», как следствие, запускаются наборы пове-

дения, не соответствующие первичной («ключевой») психоинфор-

мации (отсюда и выражения типа: «я не знаю, зачем я это сделал», 

«не могу объяснить свой поступок»; сюда же можно отнести и раз-

личные геронтологические проблемы и психотравмы). 

Если учесть, что информация, содержащаяся в личном бессо-

знательном, не может быть «стерта» (она может только обновляться, 

расширяться), а нейроинформация таким свойством не обладает 

(относительно постоянна и подвержена разного рода искажениям), 

то, очевидно, что путь к коррекции поведения личности состоит в 



128 

том, чтобы, «разорвав выше описанное кольцо», «стереть» искажен-

ную нейроинформацию и «записать» новую, то есть организовать 

реабилитационный процесс переобучения. Естественно, что такой 

путь психотерапевтической работы не всегда применим (особенно 

при тяжелых психических расстройствах), хотя при различного рода 

психотравмах проделать такую работу вполне возможно. Кстати, 

отсюда становится понятным и то, почему современные психотроп-

ные лекарственные средства не могут вылечить психическое рас-

стройство, а способны только купировать его приступы (подобными 

лекарствами «стирается», а чаще всего «глушится» именно нейро-

информация, в то время как соответствующая ей идеальная инфор-

мация личного бессознательного остается незатронутой). 

Основной вывод по содержанию этой главы можно сформули-

ровать так: введение понятия «Психодинамического информацион-

ного кольца» снимает психофизиологическую проблему.  

  



129 

Глава 4. ИНФОРМАЦИОННАЯ КОНЦЕПЦИЯ 

ИНДИВИДУАЛЬНОГО СОЗНАНИЯ 

 

§4.1. Об индивидуальном сознании:  

«Поток сознания» 

 

Современное состояние академической науки требует, чтобы в 

любом научном описании феномен сознания всегда рассматривался 

как доступный объективному изучению, вместе с тем, более чем че-

тырехсотлетняя история его исследования показывает всю несостоя-

тельность такого критерия. Именно поэтому основным адептам объ-

ективного изучения сознания (биологам, физиологам, нейрофизио-

логам и др.) так и не удалось не только построить какую-либо вра-

зумительную теорию, позволяющую решить «вечную» психофизи-

ческую проблему, но даже прийти к какому-либо консенсусу по де-

финиции сознания. 

Сформулированные постулаты, описанные атрибутивные свой-

ства, соответствующие тому или иному качеству информации, а 

также проведенный анализ психофизиологической проблемы, поз-

воляют не только ответить на ряд проблемных вопросов, связанных 

с феноменом «индивидуального сознания», в частности, на вопрос о 

его локусе - этой «вечной» философской и психологической про-

блеме, но и перейти к разработке информационной концепции инди-

видуального сознания.  

Однако, в начале следует обратиться к центральному понятию 

этой концепции, собственно, к понятию «индивидуальное созна-

ние», выявить его структуру и свойства. Для этого необходимо про-

вести феноменологический анализ «Потока сознания». Известно, 

что наиболее полный и научно обоснованный феноменологический 

анализ «Потока сознания» был дан У. Джеймсом [Джеймс, 1902]. 

Рассмотрим некоторые, наиболее важные для нашего контекста по-



130 

ложения этого анализа. 

Итак, по У. Джеймсу, основной и первоначальный факт, кото-

рый любой человек признает согласно его внутреннему опыту, - это 

то, что «сознание происходит и состояния души сменяют в нем друг 

друга», уточняя, что единственные состояния сознания, с которыми 

мы имеем дело, находятся в личном сознании, в душе, в особых 

конкретных проявлениях моего «я». У. Джеймс особо подчеркивает, 

что сознание всегда находится в постоянном изменении, полагая 

при этом, что ни одно состояние сознания, раз «протекши», не мо-

жет вернуться и быть тождественным с тем, которое было ранее. 

«Мы то видим, то слышим, то рассуждаем, то хотим, то вспоминаем, 

то ожидаем, то любим, то ненавидим: и мы знаем, что наши созна-

ния заняты попеременно сотней других способов» [Джеймс, 1902, с. 

116]. 

Далее он выделяет четыре основных свойства сознания, кото-

рые сводятся к тому, что: а) каждое «состояние» сознания стремится 

быть частью личного сознания; б) в каждом личном сознании состо-

яния постоянно сменяются; в) каждое личное сознание чувствуется 

как непрерывное; г) сознание заинтересовано в некоторых частях 

своего объекта, а в других нет, и все время оно или принимает, или 

отвергает те или другие части, - одним словом, выбирает среди них. 

Необходимо сразу акцентировать внимание на двух важных для нас 

моментах, отмеченных в этих свойствах: во-первых, он подчеркива-

ет роль именно «личного сознания» (а не сознания вообще) и, во-

вторых, именно личное сознание осуществляет выбор значимых для 

него состояний (то есть, принимает решение). 

Другим существенным для нашего анализа положением (по У. 

Джеймсу, «правилом») является его утверждение, что «Общее пра-

вило состоит в том, что мы не обращаем внимания на различные 

способы, какими одни и те же вещи видятся нами, звучат и пахнут 



131 

для нас на различных расстояниях и при различных обстоятель-

ствах. Тождество вещей, - вот в чем мы заботимся убедиться 

(здесь и далее выделено мной, - Г. П.); и какие-либо ощущения, ко-

торые убеждают нас в этом, будут, вероятно, приняты при этом гру-

бом способе за одни и те же. Это дает нам торопливое доказатель-

ство о субъективной тождественности различных ощущений, и мы 

его принимаем, почти как бесспорное доказательство факта». Одна-

ко, продолжает он, «следует отметить, что… никогда две идеи, 

явившиеся у нас, не бывают совершенно одинаковы» [Джеймс, 1902, 

с. 119]. 

Подчеркивая, что процессуальный характер индивидуального 

сознания представлен именно в «потоке сознания», У. Джеймс пи-

сал: «… сознание никогда не рисуется самому себе раздробленным 

на куски. Выражения вроде «цепи» или «ряда» не рисуют сознания 

так, как оно представляется самому себе. В нем нет ничего, что мог-

ло бы связываться, - оно течет. Поэтому метафора «река», либо «по-

ток», всего естественнее рисует сознание. Поэтому позвольте нам 

впредь, говоря о нем, называть его «потоком мысли», «потоком со-

знания», «потоком субъективной жизни» (выделено мной, - Г. П.)» 

[Джеймс, 1902, с. 120]. 

Задайте человеку, находящемся в состоянии покоя вопрос: «О 

чем ты думаешь?» и, как правило, в быту вы получите ответ: «Ни о 

чем!». В реальности это не так, «поток сознания» – это, прежде все-

го, непрерывная ориентация человека в пространстве и времени. Та-

кая непрерывная информация о данном моменте его существования 

(«здесь и сейчас») является, если не главной, то необходимой пер-

манентной его функцией, проявляющейся в том, что обычно обо-

значают как «ориентировочная реакция». В подобном состоянии че-

ловек как бы «скользит» по окружающей его действительности, ис-

пользуя весь свой сенсорный аппарат (в основном, конечно, зрение 



132 

и слух), при этом не фиксируя свое внимание на чем-либо (или на 

ком-либо) более или менее продолжительное время. Перманентная 

ориентация во времени и пространстве чаще всего человеком не 

осознается. По этому поводу К. Прибрам писал: «Когда организм 

повторно оказывается в одной и той же ситуации, находится в неиз-

менной среде, происходит следующее: если он должен постоянно 

выполнять сходное задание в этой неизменной ситуации, задача 

начинает выполняться им фактически автоматически, то есть орга-

низм действует все более эффективно. Организм научился выпол-

нять задание, и у него выработались определенные навыки. Одно-

временно субъект обнаруживает привыкание: у него больше не воз-

никает ориентировочная реакция, он уже не замечает тех явлений, 

которые постоянно повторяются в его окружении при выполнении 

задания…Однако, привыкание свидетельствует не о потере чувстви-

тельности в какой-то части нервной системы, а, скорее, о создании 

некой нервной модели окружающей среды (выделено мной, - Г. П.) – 

представления, ожидания, иначе говоря, одного из видов механизма 

памяти, с которым непрерывно сопоставляются входные воздей-

ствия. Таким образом, нервная система благодаря, входным воздей-

ствиям непрерывно настраивается, подготавливается к обработке 

новых входных воздействий» [Прибрам, 1975, с.125]. 

В рамках информационной концепции индивидуального созна-

ния психологическая суть «потока сознания» представляется как 

процесс непрерывного порождения психоинформации в каждый ак-

туальный момент переживания человеком действительности. Имен-

но поэтому основным его содержанием всегда является психоин-

формация, которая (отмечу еще раз) представляет собой весь накоп-

ленный опыт человека, все его знания, сохраненные в виде понятий. 

Таким образом, собственно, дефиницию индивидуального со-

знания можно предварительно сформулировать так: индивидуальное 



133 

сознание - это перманентный процесс порождения психоинформа-

ции, который может сопровождаться широким спектром эмоцио-

нальных переживаний человека. 

Исходя из данной дефиниции и высказанного выше постулата 

о том, что «психоинформация» сохраняется одновременно и в виде 

идеальной информации личного бессознательного, и в нейросетях 

мозга в виде нейроинформации, может возникнуть вопрос: уместно 

ли полагать, что индивидуальное сознание, по сути, тождественно 

нейроинформации, имеющей своим локусом нейросети? Ведь имен-

но такая трактовка сознания больше всего соответствует позиции 

нейрофизиологов и биологов, исследующих структуры мозга и 

утверждающих, что «сознание порождается активностью когнитив-

ных структур мозга (нейрональной активностью)» [Швырков, 1985]. 

Ответ на вопрос - конечно, нет, ибо в этом случае индивидуальное 

сознание следовало бы опять трактовать как некий эпифеномен 

(эмерджентность) нейрональной активности, или же как некий 

«специфический процесс широкомасштабной интеграции когнитив-

ных элементов в нейронной гиперсети (когнитоме)» [Анохин, 2021], 

что также, несмотря на новую трактовку, сводит сознание к некоему 

эпифеномену. Смею утверждать, что в любой психофизиологиче-

ской (нейрофизиологической) теории, начиная с Ч. С. Шеррингтона 

[Шеррингтон, 1969], У. Пенфилда [Пенфилд, 2019], К. Прибрама 

[Прибрам, 1975], К. Фрита [Фрит, 2010], В. Я. Серегина [Серегин, 

1998], В. Б. Швыркова [Швырков, 1985, 1995], И. О. Александрова 

[Александров, 2006] и заканчивая теорией когнитома К. П. Анохина 

[Анохин, 2021], во всех этих работах, так или иначе затрагивающих 

проблему сознания, оно всегда в конечном итоге выступает в виде 

«продукта» мозговой деятельности, некоего эпифеномена (эмер-

джентности, супервентности). Рассмотрим коротко эти понятия. 

В различных словарях даются разные определения понятию 



134 

«эпифеноменализм», однако, общую суть этого понятия можно вы-

разить так: эпифеноменализм, (от греческого epi – над и 

phainomenon – феномен, явление) – учение, согласно которому пси-

хика не играет активной роли в жизни и деятельности человека и 

является избыточным (побочным) продуктом материальных (физио-

логических) процессов. 

Н. Смит, в главе «Исторические основания и логика науки», 

отмечал, что «более (по сравнению с Декартовским дуализмом – Г. 

П.) распространенным в наши дни является эпифеноменализм, пред-

ставление о том, что тело производит дух (mind), подобно тому, как 

паровая машина производит свист или, что «разум развивается из 

других телесных функций» ... Это представление известно также 

под названием эмерджентизма (выделено мной, - Г. П.): разум воз-

никает из мозга. Примером может послужить такое высказывание: 

«Самосознающий разум наилучшим образом может быть понят как 

эмерджентное свойство, поддающейся точному описанию организа-

ции мозга» ... Философ Джон Сѐрль также соглашается с данной 

точкой зрения и с аналогией Кабаниса, сравнивающего мозг с пище-

варительным аппаратом» [Смит, 2003, с.70].  

По мнению Н. Смита, эпифеноменализм, наряду с другими по-

добными теориями, сталкивается с вопросами о том, чтo наблюдает 

эпифеномен, что видит зеленый цвет, выделяемый нейроном? «Пе-

ред нами, - пишет он, - та же проблема, с которой столкнулись ран-

ние индийские мыслители, когда они поместили зрение в глаз, а за-

тем признали, что глаз не может видеть собственное видение, и вы-

нуждены были ввести серию предшествующих ему видений» [там 

же].  

Весьма показательно, что эпифеноменализм наиболее распро-

странен в когнитивных исследованиях, в частности, Н. Смит отме-

чает, что можно привести много примеров, где эпифеноменализм 



135 

тесно связан с когнитивной психологией. К ним можно отнести та-

кие когнитивные направления как «Вычисления и умственные ре-

презентации», «Коннекционистские сети», «Динамические репре-

зентации» и другие. Кроме того, пишет он, «когнитивисты полага-

ют, что психология может стать научной, если приравняет чистые 

фантазмы души к функциям материального органа» [там же, с.71]. 

Стало быть, искать индивидуальное сознание (психоинформа-

цию) в мозговых структурах бесполезно, так как все те свойства (см. 

далее, «квалиа» или «ореол»), сопутствующие тому или иному со-

держанию психоинформации, которые обычно приписываются со-

знанию, имеют своим локусом личное бессознательное, а в нейрон-

ных сетях мозга может быть представлена только нейроинформа-

ция, содержанием которой являются «означенные» понятия объек-

тов в каждый данный момент, проявленные в виде психоинформа-

ции.  

Поясню этот важный момент еще раз. Здесь и далее, употреб-

ление понятия «поток индивидуального сознания» будет тожде-

ственно понятию «психоинформация» (считаю, что в данном случае, 

термин «поток» лучше всего передает процессуальный характер 

психоинформации, однако, в зависимости от контекста, буду ис-

пользовать оба понятия). 

Итак, психоинформация определяет содержание индивидуаль-

ного сознания, являясь его атрибутом (без которого сознания про-

сто не существует). Помимо основного содержания, в потоке инди-

видуального сознания можно условно выделить еще два сопутству-

ющих свойства (составляющие): эмоциональные переживания 

(«квалиа» или «ореол», любое проявление аффекта, окрашивающее 

психоинформацию) и субъективно-эмпирические явления, опреде-

ляющие необходимость психоинформации актуализировать соот-

ветствующую ей нейроинформацию, вызывая тем самым тот вид 



136 

предстоящей активности, который будет проявлен человеком во 

внешнем поведении (деятельности). Отмечу, что подробный анализ 

«субъективно-эмпирических явлений» дан в главе 6. 

Возможно, именно факт отождествления содержания акту-

альной психоинформации и еѐ сопутствующих свойств, придающих 

психоинформации особый «колорит», и вводит в заблуждение мно-

гих исследователей сознания. Полагаю, что такое отождествление 

делать нельзя, поскольку они («содержание» и «свойства») суще-

ствуют, если так можно выразиться, в разных ипостасях. Если со-

держание психоинформации «прописано» также и в виде нейроин-

формации (в нейросетях), то сопутствующие ему «свойства» при-

надлежат исключительно личному бессознательному (конечно, если 

они сами, эти свойства, не становятся основным содержанием пси-

хоинформации). 

Стало быть, в структуре индивидуального сознания, помимо 

основного содержания - актуализированной психоинформации (то 

есть, осознанной части нашего опыта, того, что отражается в поня-

тиях), могут присутствовать и его сопутствующие свойства - 

субъективно-эмпирические явления и эмоциональные переживания, 

причем последние далеко не всегда нами ясно осознаются. Особо 

следует подчеркнуть, что актуальная психоинформация и сопут-

ствующие эмоциональные переживания не связаны между собой 

«жесткой» детерминированной связью, по типу «причина-

следствие», если эмоциональные состояния (переживания) прояви-

лись, то между ними связь, безусловно, существует, но это скорее 

связь «вероятностная», по типу «возможности». 

Здесь, очевидно, требуется остановиться на том, что в данном 

контексте понимается под «эмоциональными переживаниями». По 

сути, вопрос идет о том, что в философских и психологических ра-

ботах, связанных с исследованием сознания, обозначается как про-

блема «квалиа». 



137 

§4.2. Об индивидуальном сознании:  

«Проблема квалиа» 

 

Тай Майкл (Tye Michael) так описывает «проблему квалиа»: 

«Каждое состояние похоже на что-то, у него есть определѐнная фе-

номенология. Философы часто используют термин «квалиа» (в 

единственном числе «квалиа») для обозначения доступных интро-

спекции феноменальных аспектов нашей психической жизни (здесь 

и далее выделено мной, - Г. П.). В этом стандартном, широком 

смысле термина трудно отрицать существование квалиа. Разногла-

сия обычно возникают по поводу того, какие психические состоя-

ния обладают квалиа, являются ли квалиа неотъемлемыми свой-

ствами их носителей и как квалиа соотносятся с физическим ми-

ром как внутри, так и снаружи головы. Статус квалиа горячо об-

суждается в философии во многом потому, что он играет ключевую 

роль в правильном понимании природы сознания. Квалиа лежат в 

основе проблемы разума и тела» [Tye Michael, 2003]. 

Примерно те же проблемы обозначает и Роберт Ван Гулик 

[Robert Van Gulick, 2004], считая, что они связаны с невозможно-

стью дать точные ответы на вопросы: существуют ли инвертирован-

ные квалиа, являются ли квалиа эпифеноменальными и как нейрон-

ные состояния могут порождать квалиа? Однако, проблему чѐткого 

и ясного описания пространства квалиа и статуса конкретных ква-

лиа в нѐм он считает наиболее фундаментальной проблемой квалиа. 

К наиболее известным авторам, чьи работы, посвященные этой 

проблеме, чаще всего цитируются, относят (из выше упомянутых): 

Д. Деннета [Деннет, 2004], Т. Нагеля [Нагель, 2003], Дж. Сѐрла 

[Сѐрл, 2002], Д. Чалмерса [Чалмерс, 2013], Э. Шредингера [Шре-

дингер, 2000]. Однако, также хорошо известно, что многие из них 

придерживаются диаметрально противоположных взглядов на то, 

что по существу следует понимать под этим термином, кроме того, 



138 

нет согласия и в том, следует ли вообще вводить это понятие в 

научный лексикон. В частности, к числу сторонников существова-

ния квалиа относится Т. Нагель, с его, пожалуй, самой известной 

работой «Что значит быть летучей мышью?» [Нагель, 2003], Д. 

Чалмерс, подробно анализирующий феномен «Зомби» в его работе 

«Сознающий ум…» [Чалмерс, 2013]; сюда же следует отнести и Э. 

Шредингера с его работой «Материя и разум» [Шредингер, 2000]. 

Вместе с тем, нельзя не отметить и их явного оппонента Д. Деннета 

[Деннет, 2004], как сторонника когнитивной нейронауки.  

В этой работе не ставится цель подробно анализировать эти 

дискуссии (в этом нет большого смысла, так как они описаны во 

множестве научных работ). Однако, изложу другой, свой взгляд на 

то, что представляет собой «квалиа» и следует ли этот термин ис-

пользовать в научных работах.  

Начну с того известного факта, что впервые это понятие было 

введено в 1929 году американским философом К. И. Льюисом 

(именно он предложил этот термин), тем не менее, полагаю, что 

«пальму первенства» следует все же отдать У. Джеймсу и, если не 

по самому названию феномена, то точно по содержательному его 

описанию. В частности, он пишет: «Во всей человеческой речи нет 

такого союза, предлога или наречия, нет синтаксической формы и 

даже интонации голоса, которые бы не выражали того или другого 

оттенка в отношениях, которые в данное мгновение мы чувствуем 

существующими между крупными объектами нашего мышления 

(здесь и далее выделено мной, - Г. П.)… если же говорим субъек-

тивно, то поток сознания подбирает все отношения, сообщая им 

свою собственную внутреннюю окраску;… отношения эти бесчис-

ленны и никакой язык не в состоянии определить все их оттенки». 

И далее: «Подобно тому, как мы говорим об ощущении синевы или 

холода, мы должны бы говорить об ощущениях, вытекающих из 



139 

смысла частиц «и», «если», «но», «через». Этого, однако же, мы не 

делаем; мы настолько закостенели в привычке придавать значение 

лишь устойчивым элементам сознания (актуализированным «озна-

ченным» понятиям - психоинформации, Г. П.), что наш язык почти 

отказывается схватывать все изменчивое» [Джеймс, 1902, с. 123]. 

Считаю, что вряд ли можно лучше описать то, что обычно от-

носят к феномену «квалиа». Более того, для характеристики обозна-

ченных здесь «эмоциональных состояний (переживаний)» у него 

нашлось собственное определение; достаточно обратить внимание 

на заголовок одного из параграфов его работы «Объект, проходя-

щий перед сознанием, всегда имеет «ореол» (выделено мной, - Г. 

П.)» [Джеймс, 1902, с. 124]. В своей работе под ореолом он понима-

ет то, что каждый предмет нашей мысли (то есть, актуализирован-

ная психоинформация) не является «в чистом своем виде», а окру-

жен некоторым ореолом, каким-то «смутным сиянием», поскольку 

состоит он из нашего «смутного знания» о различных отношениях 

этого образа или предмета с другими.  

Понятие «ореола» У. Джеймс наглядно раскрывает, приводя 

пример, который хорошо знаком практически каждому человеку, он 

пишет: «… разве читатель никогда не задавался вопросом о том, ка-

кое душевное состояние переживается, раз возникает намерение 

сказать какую-нибудь вещь, но она еще не сказана? Это - намерение 

определенное, резко отличающееся от прочих намерений и, следо-

вательно, здесь переживается определенное состояние сознания, а 

между тем, много ли в состав его входит определенных чувствен-

ных образов, слов и предметов? Да, почти никаких, но обождите 

немножко: слова и предметы выплывут в сознании, а предваритель-

ное намерение, смутное гадание скроется в тень. По мере того, как 

на смену намерению выплывают слова, намерение производить им 

смотр, - соответствующие слова выбираются, а неподходящие отме-



140 

таются в сторону. Весь процесс, предваряющий воплощение помыс-

ла в слово, иначе назвать нельзя, как только «намерением сказать 

то-то».» [Джеймс, 1902, с. 125].  

Отмечу, что к проблеме «квалиа» (не обозначая ее именно так) 

в несколько ином виде обращались многие философы, начиная еще 

с 17 века. В качестве примера можно сослаться на работу британ-

ского философа, представителя эмпиризма Джона Локка (1632-

1704), который в своей работе [Локк, 1985] выделял в ощущаемых 

свойствах первичные и вторичные качества вещей, в частности, он 

писал: «…в телах надо различать два рода качеств: во-первых, те, 

которые совершенно неотделимы от тела, в каком бы состоянии оно 

ни было, так что оно их сохраняет всегда, какие бы видоизменения 

тело ни испытывало…. Эти качества тела, которые не могут быть 

отделены от него, я называю качествами оригинальными и первич-

ными, каковы: непроницаемость, протяженность, фигура, число, 

движение или покой, которые производят в нас простые идеи каж-

дый может убедиться сам. Во-вторых, существуют качества, кото-

рые в теле, в действительности, не что иное, как способность произ-

водить в нас различные ощущения посредством своих первичных 

качеств, т.е. посредством объема, фигуры, сочетания и движения 

его незаметных частиц. Таковы: цвета, звуки, вкусы и т. д. (выделе-

но мной, - Г. П.) Этим качествам я даю название вторичных.,. Легко, 

мне кажется, из этого вывести то заключение, что идеи первичных 

качеств тем похожи на эти качества и что оригиналы этих идей су-

ществуют реально в телах, но что идеи, произведенные в нас вто-

ричными качествами» не похожи на них ни в каком отношении и 

что в телах нет ничего, что имело бы даже подобие с этими идеями» 

[Локк, 1985, с. 183-184]. 

Помимо попытки объяснить происхождение вторичных ка-

честв (а по сути то, что сейчас называют «квалиа»), здесь также 



141 

можно усмотреть еще одно косвенное доказательство правомерно-

сти выделения в индивидуальном сознании актуальной психоин-

формации или, согласно Дж. Локку, – первичных качеств и «ореола» 

(«квалиа») или - вторичных качеств (также, по Дж. Локку). 

Дополню это собственным аналогичным примером. Наверно, 

каждому преподавателю известна фраза студента, когда он затруд-

няется ответить на вопрос: «Я знаю, но сказать не могу!». Это и есть 

пример того, что в индивидуальном сознании доминирует ореол 

(«квалиа»), а не психоинформация (усвоенное и означенное, «про-

явленное» знание). 

Думаю, что это убедительные примеры того, как в индивиду-

альном сознании «ореол» («квалиа») помогает сформировать (акту-

ализировать) психоинформацию. По мере осознания, формирования 

понятия (знака) ореол «исчезает», а остается только актуальная дан-

ному моменту психоинформация, которая, естественно, способна 

активировать соответствующие ей нейросети. Повторю еще раз: ни-

какой ореол (или квалиа) не может отражаться в нейросетях, по-

скольку он имеет своим локусом личное бессознательное (все, что 

неосознанно, невыразимо в понятиях, относится к идеальным явле-

ниям). В этом смысле можно говорить о том, что психоинформация 

- «объективна», а квалиа - субъективно. 

Выше было отмечено, что «по мере осознания, формирования 

мысли («знака») квалиа «исчезает», а остается только актуализиро-

ванная психоинформация», многие могут возразить, что это не так 

и, вероятно, будут правы. Термин «исчезает» взят в кавычки и ис-

пользован для того, чтобы усилить различие между психоинформа-

цией и ее ореолом (квалиа). Конечно, в данном случае уместнее го-

ворить скорее не о «замене» квалиа на психоинформацию, а о смене 

приоритета: на первый план сознания выступает психоинформация, 

а на втором плане могут присутствовать (или отсутствовать) некие 



142 

эмоциональные состояния (переживания), которые могут быть важ-

ны для последующей активности личности. Таким образом и прояв-

ляется та «вероятностная» связь между этими составляющими ин-

дивидуального сознания, о которой было написано выше. 

Отсюда следует, что к тем феноменам, которые обозначаются 

как квалиа (ореол) можно отнести различного рода переживания по-

добные чувству красоты, гармонии (наконец, любви), цветовой гам-

мы и много того, что нельзя выразить в определенных понятиях, т.е. 

осознать, превратить в психоинформацию. Появляясь из личного 

бессознательного в «потоке» индивидуального сознания, они туда и 

возвращаются, если мы не можем выразить их в понятиях, придать 

им четкое значение. Вот почему, представленная в постулатах по-

следовательность процесса изменения качества информации: «Иде-

альная информация» <-> «Психоинформация», содержит знак <->, 

обозначающий прямую и обратную связь.  

Именно поэтому, переживания, в отличие от психоинформа-

ции, не могут подвигнуть человека к какой-либо активности, мак-

симум на что они способны – это создать специфический фон для 

дальнейшей активности личности (повторю, если, конечно, они са-

ми не становятся психоинформацией). 

Еще раз обращу внимание, что в каждом конкретном случае 

возникновения психоинформации образуются и сохраняются два 

подобных вида информации: «идеальная информация» (личного бес-

сознательного) и «нейроинформация» (нейронных сетей). Подоб-

ных, но не тождественных, поскольку тождественность предпола-

гает полное совпадение, а подобие только сходство по определен-

ным признакам. В данном случае сходство этих видов информации 

в их генезисе в том, что это усвоенный опыт личности.  

Прокомментировать «тождественность» можно и с позиции 

квантовой физики. Поскольку оба вида информации связаны общим 



143 

генезисом, то их можно рассматривать как изначально целостную 

систему, разделенную затем на две части. Исходя из квантового 

принципа «нелокальности», связь между разделенными частями 

раннее единой системы существует всегда, стало быть, применение 

здесь принципа синхронистичности для объяснения этой связи 

вполне уместно. Это еще раз косвенно подтверждает правомерность 

выделения двух уровней информации.  

Различие же в том, что нейросети содержат в себе только осо-

знанный, понятийный опыт личности, в то время как идеальная ин-

формация личного бессознательного в дополнение к этому, содер-

жит в себе также все те атрибутивные свойства, которые обычно 

приписываются сознанию: ореол, квалиа и пр. – невыразимые со-

стояния переживаний личности, все то, что и обозначено здесь, как 

«эмоциональные состояния (переживания)»; личное бессознатель-

ное также содержит и потенциальную возможность через субъект-

ную реальность [Прыгин, 2023] получать информацию из коллек-

тивного бессознательного, как писал К. Юнг: «Бессознательное, од-

нако, зачастую знает больше сознания» [Юнг, 1997 (е), с. 218]. 

Теперь можно дать полное определение феномену «индивиду-

ального сознания»: индивидуальное сознание - это перманентный 

процесс порождения психоинформации, протекающий между лич-

ным бессознательным и нейронными структурами мозга, который 

может сопровождаться широким спектром эмоциональных пере-

живаний личности. 

Подчеркну еще раз, «Поток сознания», как фактор, подтвер-

ждающий наличие перманентного «информационного канала связи» 

между информацией личного бессознательного и нейроинформаци-

ей, - это не обмен информацией, а изменение ее качества! 

Существенной особенностью этого процесса является принцип 

синхронистичности, который в данном контексте условно может 



144 

быть обозначен как принцип «личной синхронистичности» (в отли-

чие от «общего» принципа синхронистичности, который описывает 

К. Юнг). Хорошо известно, что К. Юнг не дает какой-либо точной 

дефиниции принципу синхронистичности, отмечая, что «с точки 

зрения этимологии, этот термин каким-то образом связан со време-

нем, или, если точнее, с чем-то вроде одновременности. Вместо "од-

новременности" мы можем также использовать концепцию "смыс-

лового совпадения" (здесь и далее выделено мной, - Г. П.) двух или 

более событий, когда речь идет не о вероятности случая, а о чем-то 

другом. Статистическое - то есть вероятностное - совпадение собы-

тий, … относится к категории случайности» [там же, с.181]. О чем 

же «другом» может идти речь в этом определении К. Юнга и какие 

основания имеются для того, чтобы считать это «другое» сутью 

процесса, протекающего между личным бессознательным и 

нейроструктурами мозга? Для ответов на эти вопросы следует рас-

смотреть ряд дополнительных понятий. 

 

§4.3. Проблема феноменологии понятий:  

«детерминизм», «причинность»,  

«психологическая причинность» 

 

Размышляя о природе синхронистичности, К. Юнг пишет: 

«Философским принципом, который лежит в основе нашей концеп-

ции закона природы, является причинность. Но если связь между 

причиной и следствием оказывается только статистически и только 

относительно истинной, то принцип причинности только относи-

тельно годится для объяснения природных процессов и, стало быть, 

предполагает существование одного или нескольких необходимых 

для объяснения факторов. Можно сказать, что связь между событи-

ями при определенных обстоятельствах (здесь и далее выделено 

мной, - Г. П.) имеет отличный от причинного характер и требует 



145 

другого принципа объяснения» [Юнг, 1997 (е), с.199]. Для того, что-

бы понять в чем может состоять связь «между событиями при опре-

деленных обстоятельствах», следует определиться с такими поняти-

ями, как «детерминизм», «причинность», «психологическая при-

чинность» и «вероятность».  

Наиболее просто характеризует эти понятия (французский фи-

зик) Л. Бриллюэн [Бриллюэн, 2006], отмечая, что с позиции науки в 

окружающей нас действительности господствует причинность, суть 

которой в том, что в отличие от детерминизма (предполагающего 

«долженствование» - причина должна порождать определенное 

следствие и, как правило, немедленно), она допускает «возмож-

ность», то есть некоторая причина может вызвать такое-то след-

ствие с некоторой вероятностью и некоторым запаздыванием. «То 

или иное следствие Е (пишет он, Г. П.) может наступить без всякой 

очевидной причины с вероятностью Р0,Е . Если же предварительно 

наблюдается определенная причина С, то вероятность наступления 

следствия Е изменяется и становится равной РЕ,С . Причина С может 

увеличивать или уменьшать вероятность следствия» [Бриллюэн, 

2006, с. 110]. 

Именно этот факт отличает причинность от строгого детерми-

низма, часто вступающего в противоречие с экспериментом. То, что 

мы наблюдаем в окружающей нас действительности, есть неопреде-

ленная связь с нежесткими условиями, характеризуемая некими ве-

роятностными правилами. И, если жесткий детерминизм может 

подтверждаться или опровергаться одним единственным экспери-

ментом, то «вероятностная причинность требует множества экс-

периментов, прежде чем закон вероятности как функцию запазды-

вания времени t удастся сформулировать приблизительно (выделе-

но мной, - Г. П.) ... Вместо строгого детерминизма мы получаем не-

который закон корреляции, некий более тонкий тип определения, 



146 

который можно применить к великому многообразию проблем» 

[Бриллюэн, 2006, с.111]. 

Не требует доказательств, что в научных экспериментальных и 

эмпирических исследованиях корреляционный метод применяется 

«повсеместно» не только в науках естественных, но и в гуманитар-

ных, в частности, в психологии. Однако, для его применения необ-

ходимы регулярные, повторяющиеся события и, если одиночные 

феномены еще можно изучать в естественных науках, например, в 

биологии, то в психологических исследованиях они чаще всего вы-

ступают в виде артефактов, которые, как правило, исключаются из 

дальнейших исследований. «Основанный на этом так называемый 

"научный взгляд на мир" (пишет К. Юнг) вряд ли является чем-то 

большим, чем психологически предубежденным узким взглядом, в 

поле которого не попадают все те никак не второстепенные аспекты, 

не поддающиеся статистическому методу исследования» [Юнг, 1997 

(е), с.200]. Можно сделать вывод, что с физической точки зрения, 

(вероятностная) причинность всегда проявляется во времени (то 

есть, требует определенного промежутка времени между предпола-

гаемой причиной и следствием). 

Подобный доминирующий "научный взгляд на мир" заставляет 

обратиться к поиску других понятий, позволяющих в какой-то мере 

прийти к пониманию и объяснению сути «единичных» феноменов, 

которые в любой области науки имеют место быть, но особенно 

важны для психологии. Обратимся к одному из таких понятий – по-

нятию «психической причинности», подробный анализ которого 

проводит (русский философ, психолог) В. В. Зеньковский, посколь-

ку его взгляды на обозначенную здесь проблему [Зеньковский, 

1914] имеют важное значение для последующего анализа принципа 

«синхронистичности». Отмечу, что аналог понятия «психической 

причинности», в частности, понятие «информационная причин-



147 

ность» [Дубровский, 2007], уже рассматривалось мной ранее [Пры-

гин, 2018] и, как было установлено, не показало какой-либо эффек-

тивности его введения (по крайней мере, в психологии). 

В. В. Зеньковский писал, что к числу наиболее непроверенных 

(теоретически необоснованных) понятий относится, прежде всего, 

понятие «психической причинности», при этом справедливо полагая, 

что в связи с историческими условиями развития научной психоло-

гии, само понятие «причинности» было прямо заимствовано психо-

логией из естествознания, в котором это понятие успело уже вполне 

оформиться. Более того, «Мысль, что психика, как форма бытия, 

тесно примыкает к другим формам, что «тайна становления» (при-

чинности) одна и та же для всей действительности, не утратила, как 

известно, своей притягательной силы и в наши дни. Нужно было 

много времени, чтобы приложимость к психике естественно-

научного понятия причинности стала проблемой (выделено мной, - 

Г. П.)» [Зеньковский, 1914, с.3]. 

В. В. Зеньковский обращает внимание на то, что впервые поня-

тие «индивидуальной причины» было введено С.И. Гессеном 1909 г. 

(в рамках его диссертации «Об индивидуальной причинности»), в 

соответствие с которым допускаются причинные связи, совершенно 

не повторяемые, строго индивидуальные, то есть возможна индиви-

дуальная причинность. Таким образом, «…логическая возможность 

индивидуальной причинности совершенно ясно показывает, что 

«постоянство связей» логически не определяет природу причинно-

сти и даже, если угодно, со строгой точки зрения, может быть при-

знано случайным для причинных связей. Если только возможны … 

неповторимые причинные связи, то значит «причинность», в своем 

«существе» так же отделима от повторяемости определенных свя-

зей, как самая повторяемость связей отделима от существа причин-

ных соотношений (т.е. «причинность» и «повторяемость связей» 



148 

могут быть взаимонезависимы, Г. П.) и может быть констатирова-

на, например, в идеальных отношениях…» [Зеньковский, 1914, 

с.24]. Если напомнить, что мы обсуждаем синхронистичность имен-

но как идеальное психическое явление, то приведенные выше рас-

суждения о том, что допускаются совершенно неповторяемые при-

чинные связи и, что случайность может быть характерна и для при-

чинных связей, важны для его понимания. 

Рассуждая о последовательности явлений в контексте понятия 

причинности, В. В. Зеньковский допускает, что причинные связи 

могут быть не только последовательными, но и одновременными, 

считая, что момент последовательности явлений не может быть при-

знан ни в качестве эмпирического критерия, ни как логическая ха-

рактеристика понятия «психической причинности». По существу, 

идет речь о том, что для «психической причинности» (как и для фе-

номена «синхронистичности», Г. П.), время не является сколько-

нибудь решающим фактором, на что он, прямо указывая, пишет: 

«Время - иррационально не только потому, что оно ограничивает 

идеальное начало бытия: в идеальной сфере вообще нет места ста-

новлению, нет места времени (здесь и далее выделено мной, - Г. 

П.). Логические связи в своем существе вневременны и не нуждают-

ся во времени для того, чтобы за основанием явилось следствие. В 

логических связях раз дано основание, дано и следствие, эту связь 

нельзя характеризовать даже так, что основание и следствие да-

ны одновременно: она находится просто вне времени» [Зеньков-

ский, 1914, с.33]. Выделенный здесь текст удивительным образом 

совпадает с тем, как К. Юнг описывает феномен синхронистично-

сти. 

Далее в своих исследованиях В. В. Зеньковский выделяет два 

вида необходимости – фактическую и логическую, считая, что «Ло-

гическая необходимость относится к миру понятий, т. е. к идеаль-



149 

ной сфере (здесь и далее выделено мной, - Г. П.) … эта необходи-

мость не зависит от времени и потому обратима; между тем, в 

самом потоке времени, в реальном бытие мы находим еще иную 

необходимость, необратимую, неприменимую к идеальной сфере, 

назовем ее реальной необходимостью. Ее часто называют также 

фактической необходимостью - подчеркивая этим ограничение ее 

объѐма сферой фактов; первая не связана с временем, тогда как вто-

рая выражает определенность в потоке времени. Вот отчего всякие 

попытки отождествить обе всегда приводили к грубым ошибкам» 

[Зеньковский, 1914, с. 43]. 

 

§4.4. Принцип синхронистичности  

в концепции индивидуального сознания 

 

Вернемся к принципу синхронистичности. Известно, что с этим 

феноменом К. Юнг связывал такие «случайности» как: телепатия, 

телекинез, ясновидение и другие предвидения. При этом он призна-

вал, что все они являются обычными названиями и не могут слу-

жить основанием для построения научной теории: «… это не науч-

ные концепции, которые могут считаться формулировкой принципа, 

ибо никому еще не удалось построить причинный мост (выделено 

мной, - Г. П.) между элементами, образующими "смысловое совпа-

дение" [Юнг, 1997 (е), с.183]. Пытаясь найти теоретическое обосно-

вание для открытого им принципа синхронистичности (построить 

концепцию синхронистичности), он отталкивается от собственной 

(психотерапевтической) практики и известных исторических фак-

тов. Для большей убедительности он подробно разбирает статисти-

ческие эксперименты Дж. Б. Рейна по экстрасенсорному восприя-

тию, приходя к выводу, что эти эксперименты доказывают возмож-

ность психического воздействия на движущиеся тела, что не удиви-

тельно, принимая во внимание психическую относительность про-



150 

странства и времени. Предпринимая попытки объяснить их резуль-

таты, он приходит к выводу о том, что: «Концепция энергии явно не-

уместна (здесь и далее выделено мной, - Г. П.) в экспериментах 

Рейна и, тем самым, исключаются все идеи о передаче на расстоя-

ние какой-либо силы. Не годится также и закон причинности - 

факт, на который я указал тридцать лет тому назад. Ибо мы не мо-

жем постигнуть, каким образом будущее событие могло быть вы-

звано событием в настоящем времени. Поскольку в настоящее вре-

мя невозможно дать какое-либо "причинное" объяснение, мы пока 

что вынуждены предположить, что на сцену вышли невероятные 

происшествия беспричинной природы – то есть "смысловые совпа-

дения" [Юнг, 1997 (е), с.185]. 

С такими выводами, безусловно, можно согласиться, феномен 

синхронистичности невозможно объяснить ни с позиции «энергии» 

(как какой-то силы действующей на расстоянии), ни на основе зако-

на «причинности», поскольку само понятие «причинность», как бы-

ло отмечено выше, требует наличия какого-либо отрезка времени 

между «причиной» и «следствием», а полагать, что пространствен-

но-временные атрибуты присущи психическому (личному и коллек-

тивному бессознательному), по меньшей мере, некорректно.  

Таким образом, становится очевидным, что, для понимания 

принципа синхронистичности наиболее приемлемо универсальное 

понятие «информации», причем с обязательным учетом ее каче-

ственной специфики (описанной выше). Более того, в этом случае 

получает свое подтверждение и феномен «психологической причин-

ности». Стало быть, можно полагать, что «синхронистичность» и 

«психологическая причинность» являются, если и не тождествен-

ными, то, по крайней мере, подобными феноменами (возможно, 

имеющими одинаковую - информационную природу).  

Выше (в четвертом постулате) была высказана гипотеза о том, 

что идеальная информация личного бессознательного и нейроин-



151 

формация (нейросетей) связаны между собой посредством принци-

па «синхронистичности» (по К. Юнгу), поэтому любое изменение 

информации на одном из этих уровней ее существования мгновенно 

приводит к подобному изменению на другом уровне. В качестве 

подтверждения уместности этой гипотезы можно привести выска-

зывание К. Юнга о том, что «Синхронистичность указывает на па-

раллельность времени и смысла между психическими и психофизи-

ческими событиями, которую наука пока что не способна свести к 

общему принципу» [Юнг, 1997 е, с.193]. 

Таким образом, синхронистичность может возникнуть толь-

ко там, где нет атрибуции пространства-времени. В качестве дру-

гого примера, косвенно подтверждающего эту гипотезу, можно 

опять привести известный квантовый феномен «ЭПР-парадокс» 

(Эйнштейна, Подольского, Розена) [Фок, 1936], когда в разделенном 

кванте света смена спина в одной его части мгновенно меняет соот-

ветствующим образом спин и в другой его части, причем расстояние 

между этими частями не имеет значения (может быть сколь угодно 

большим).  

Здесь можно отметить и другую аналогию «ЭПР-парадокса» и 

информации, меняющей свое качество (от идеальной информации 

личного бессознательного до нейроинформации). Как квант, так и 

информация, имеют одно общее свойство: в своем генезисе, до эф-

фектов (смены спина и изменения качества, соответственно), каж-

дый их них представлял собой целостные феномены. Напомню, еще 

раз, что и идеальная информация личного бессознательного, и ней-

роинформация имеют в своей основе общее происхождение – пси-

хоинформацию - знания, сохраняющиеся одновременно в разных ее 

качествах в виде понятий (знаков). Кстати, теоретическое обоснова-

ние феномену ЭПР так и не было дано; возможно, это является еще 

одним косвенным доказательством универсальности феномена син-

хронистичности в окружающей нас действительности. 



152 

Синхронистичность К. Юнга имеет много общего с идеей нело-

кальности в квантовой физике. В обеих концепциях наблюдается 

нарушение классических представлений о причинности и простран-

стве-времени. Синхронистичные события, как и квантовая запутан-

ность, указывают на существование скрытых связей между явлениями, 

которые не могут быть объяснены обычными причинно-

следственными связями. Здесь уместно напомнить, что информация не 

является исключительно идеальной или материальной сущностью. 

Она обладает как идеальными, так и материальными свойствами, 

представляя собой сложную систему, сочетающую в себе оба аспекта. 

Этот «дуализм» делает информацию, пожалуй, единственной универ-

сальной, уникальной сущностью, которая, сочетая в себе элементы 

идеального и материального, может трактоваться как основа ВСЕГО 

(вспомним Дж. А. Уилера – «все из бита»!).  

В завершении анализа принципа синхронистичности приведу 

цитату К. Юнга, с мнением которого нельзя не согласиться: «Син-

хронистические феномены доказывают возможность одновремен-

ной смысловой эквивалентности разнородных, причинно не связан-

ных друг с другом процессов; иными словами, они доказывают, что 

воспринятое наблюдателем содержимое может быть, в то же самое 

время, представлено каким-то внешним событием, причем без вся-

кой причинной связи. Из этого следует или что психе расположена 

вне пространства, или что пространство родственно (связано) с пси-

хе. То же самое относится к временному (темпоральному) опреде-

лению психе и к психической относительности времени. Нет нуж-

ды кого-либо убеждать в том, что подтверждение верности этих 

открытий не может не иметь далеко идущих последствий (выде-

лено мной, - Г. П.)» [Юнг, 1997 (е), с.192-193]. 

Отмечу, что общие выводы по этой главе будут сделаны после 

обсуждения проблемного вопроса: все ли психические явления иде-

альны? (См. главу 5).  



153 

Глава 5. ОБ ИДЕАЛЬНОСТИ  

ПСИХИЧЕСКИХ ЯВЛЕНИЙ 

 

Предварительные замечания. Материал, изложенный в 

предыдущих параграфах, позволяет дать другое объяснение (отлич-

ное от классического) того, что же представляет собой «личное бес-

сознательное» и это приводит нас к проблемному вопросу: все ли 

психические явления идеальны? 

Этот принципиальный вопрос не так прост, как кажется на пер-

вый взгляд. Как отмечал Э. В. Ильенков: ««Идеальное» или «идеаль-

ность» явлений – слишком важная категория, чтобы обращаться с 

нею бездумно и неосторожно (выделено мной, - Г. П.), поскольку 

именно с нею связано не только марксистское понимание сути идеа-

лизма, но даже и наименование его» [Ильенков, 2019, с.2]. Если с 

первой частью этого тезиса можно полностью согласиться, то та ме-

тодологическая парадигма, с позиции которой он проводит анализ 

категории «идеального», в корне отличается от той методологиче-

ской парадигмы, на которой построена эта работа. Собственно, по-

этому здесь не будет даваться какая-либо оценка статьи Э. В. Иль-

енкова. 

Также не буду останавливаться на категории «идеального» в 

академической психологии, где, как известно, доминирует материа-

листическая парадигма и все психическое относится к феноменам 

идеальным, изложу здесь другую точку зрения, основанную на па-

радигме и методологии «Неклассической психологии» [Прыгин, 

2018]. 

В первом постулате (см. главу 2) было отмечено, что не всѐ 

психическое можно отнести к категории «идеального», к нему, без-

условно, относятся коллективное бессознательное и субъектная ре-

альность, а также все феномены и процессы, происходящие в лич-



154 

ном бессознательном. Прежде чем перейти к анализу понятия «лич-

ное бессознательное», предварительно стоит отметить, что К. Юнг 

под бессознательным, как правило, понимал коллективное бессозна-

тельное и далеко не всегда в своих трудах отделял его от личного 

бессознательного, оперируя часто общим понятием «бессознатель-

ное». Однако, для того чтобы обсуждать свойства и структуру лич-

ного бессознательного, необходимо разграничить эти понятия, по-

скольку они играют принципиально разную роль в существовании 

субъекта. 

Надо признать, что провести такое разграничение достаточно 

трудно, поскольку вопрос о «субстанциональности» бессознатель-

ного далек от разрешения. Вот как, пожалуй, впервые (1935 г.), раз-

вернуто охарактеризовал феномен «бессознательного» К. Юнг в 

своем труде - «Тавистокские лекции»: «Сознание похоже на по-

верхность или оболочку в обширнейшем бессознательном про-

странстве неизвестной степени мерности. Мы не знаем, как далеко 

простирается власть бессознательного, потому что просто ничего о 

нем не знаем. Что можно сказать о вещи, о которой не знаешь ниче-

го? Сказать нечего. Когда мы говорим «бессознательное», то часто 

имеем в виду передать нечто этим термином, но фактически, пере-

даем то, что ничего об этом не знаем. У нас есть только непрямые 

доказательства, что существует ментальная сфера, пребывающая 

по ту сторону сознания (здесь и далее выделено мной, - Г. П.). Есть 

некоторые научные суждения, приводящие к заключению, что не-

что подобное существует. Из продуктов или результатов, кото-

рые бессознательный психический мир продуцирует, можно прийти 

к определенным заключениям относительно его возможной приро-

ды. Но необходимо быть крайне осторожным, чтобы не впасть в из-

лишний антропоморфизм в своих заключениях, ибо в действитель-

ности вещи могут весьма отличаться от их представлений в нашем 



155 

сознании» [Юнг, 2007, с.2]. 

В данном контексте представляет интерес его понимание взаи-

моотношений сознания и бессознательного, которые сводятся к то-

му, что «… возникающая в сознании вещь вначале с очевидностью 

не осознается и осознание ее вытекает из неосознанного состояния 

(здесь и далее выделено мной, - Г. П.). В раннем детстве мы все бес-

сознательны; большинство главных функций инстинктивной приро-

ды протекает бессознательно и сознание, скорей всего, продукт бес-

сознательного. Сознание требует для своего поддержания значи-

тельного усилия. Человек устает от пребывания в сознательном со-

стоянии. Он истощается сознанием» [там же, с.3]. Убежден, что 

приведѐнные цитаты можно считать основополагающими для всего 

дальнейшего анализа размышлений К. Юнга, относящихся к фено-

мену бессознательного, которые и будут здесь приняты за базовые, 

как некоторые постулаты. 

В монографии [2023] уже рассматривалась проблема личного 

бессознательного в аспекте взаимодействия сознательного и бессо-

знательного уровней психики, то есть проблема «порога». Однако, 

учитывая, описанные выше постулаты (см. глава 2) и представлен-

ную выше «информационную концепцию индивидуального созна-

ния» (см. глава 4), считаю, что некоторые ранее высказанные фор-

мулировки требуют уточнения и развития, хотя в целом, (методоло-

гически) они не противоречат представленным здесь идеям, поэто-

му, по ходу изложения, буду ссылаться на эти высказывания, кор-

ректируя их по мере необходимости. Начну, естественно, с того, как 

понимал личное бессознательное К. Юнг - ученый, который и ввел 

это понятие в психологию. Итак, немного истории. 

  



156 

§5.1. Бессознательное с позиции К. Юнга 

 

В работе «Проблемы души нашего времени» [Юнг, 1994] он 

выделяет три «ступени души»: во-первых, сознание, во-вторых, лич-

ное бессознательное, содержимое которого, по его мнению, состоит 

из всех тех содержаний, которые стали бессознательными, посколь-

ку они потеряли свою интенсивность (оказались забытыми) или по-

тому, что от них «отстранилось» сознание (произошло вытеснение); 

сюда он также включает те различного рода перцепции, которые, в 

силу их малой интенсивности, не достигали сознания, но тем не ме-

нее, каким-то образом проникли в психику. Третья ступень - кол-

лективное бессознательное, это область возможных представлений 

не индивидуальных (личностных), а общечеловеческих и «общежи-

вотных», поэтому коллективное бессознательное можно предста-

вить и как родовое наследие возможностей репрезентации, что мо-

жет составлять истинную основу индивидуального в психике чело-

века. 

Весьма примечательно, что сознанию он отводит весьма 

скромную роль: «От сознания мы можем ожидать реагирования на 

настоящее и адаптаций к нему, поскольку сознание – это та часть 

души, которая имеет дело, главным образом, с событиями текущего 

момента» [Юнг, 1997 (г), с.48]. В другой работе, сравнивая роль со-

знания и бессознательного, К. Юнг писал о том, что «Сознание, 

наоборот, является эфемерным явлением, осуществляющим все 

сиюминутные приспособления и ориентации, отчего его работу, 

скорее всего, можно сравнить с ориентировкой в пространстве 

(здесь и далее выделено мной, - Г. П.). Бессознательное содержит 

источник сил, приводящих душу в движение, а формы или катего-

рии, которые все это регулируют, - архетипы. Все самые мощные 

идеи и представления человечества сводимы к архетипам. … цен-

тральные научные, философские и моральные понятия не являются 



157 

здесь исключениями. Их можно рассматривать как варианты древних 

представлений, принявших свою нынешнюю форму в результате 

использования сознания, ибо функция сознания заключается не 

только в том, чтобы воспринимать и узнавать через ворота разу-

ма мир внешнего, но и в том, чтобы творчески переводить мир 

внутреннего во внешнее» [Юнг, 1994, с.132-133]. 

С такой точкой зрения на роль сознания можно полностью со-

гласиться, поэтому выделенные К. Юнгом характеристики личного 

бессознательного, сознания и коллективного бессознательного при-

мем здесь за «реперные» точки (точки отсчѐта), которые, по мере 

изложения, будут дополняться новым содержанием.  

В частности, здесь можно напомнить, что к основным методо-

логическим понятиям «Неклассической психологии» относятся сле-

дующие три вида реальности: 

- «Коллективное бессознательное», являющееся частью более 

глубокой и фундаментальной реальности, которую в разных аспек-

тах можно трактовать или как «непроявленную», нелокальную ре-

альность (существование которой обосновывает квантовая теория 

(подобную понятиям «квантовая реальность» или «квантовый ваку-

ум»), или в эсхатологическом аспекте, как «Предельную реаль-

ность» (Универсум);  

- «Субъектная реальность» - реальность, в которой существует 

«подлинное самосознание» субъекта, его самость, душа (образно 

выражаясь – это «обитель» души);  

- «Объективная реальность» состоит из отдельных конкретных 

объектов, физических явлений и «формы», проявляющей «идеаль-

ные» элементы бытия. В целом, - это наблюдаемая вселенная, в ко-

торой, собственно, и рождается человек, развиваясь затем как лич-

ность. В терминах квантовой физики объективная реальность может 

быть обозначена как локальная «проявленная» реальность. 



158 

Стало быть, с позиции «Неклассической психологии», три 

«ступени души», о которых писал К. Юнг, здесь следует рассматри-

вать не как «ступени», а как особого рода реальности, в которые 

душа (или ее часть) может трансцендировать («проникать»). Пояс-

ню, непосредственно из субъектной реальности (собственно пред-

ставляющей собой душу), душа (или ее часть) обладает возможно-

стью трансцендировать как в коллективное бессознательное (и далее 

в Универсум, «Предельную реальность»), так и в объективную ре-

альность (что и происходит, когда рождается личность). Особо под-

черкну, рождаясь в объективной реальности и развиваясь, личность 

в процессе онтогенеза преобразует ее в эмпирическую реальность. 

Что же касается личного бессознательного, то здесь его пока 

можно обозначить как «вторую психическую систему» человека 

[Юнг, 2013]. Феноменологический анализ личного бессознательного 

и будет составлять основное содержание этой главы.  

Итак, в связи с изложенной выше информационной теорией 

индивидуального сознания (ИТИС), первая «поправка» состоит в 

том, что никакого «порога», как такового, между сознанием и бессо-

знательным, по сути, нет; есть перманентный процесс порождения 

психоинформации, который может сопровождаться широким 

спектром эмоциональных переживаний человека. Повторим, что са-

ма же психоинформация образуется тогда, когда мы осознаем иде-

альную информацию личного бессознательного, облекая ее в слова, 

в понятия, придавая им значение. Поэтому все дальнейшие размыш-

ления о личном бессознательном будут строиться на основе цен-

трального понятия «Психоинформация» и, конечно же, с учетом то-

го, как понятие «личное бессознательное» трактовал сам К. Юнг.  

В своей работе «Об энергетике души» (где он впервые позици-

онирует себя как теоретика) К. Юнг, рассуждая о сущности бессо-

знательного и его значении для психологии, пишет о том, что оно 



159 

может обладать всеми функциями, присущими сознанию и, как 

следствие, оно так же, как и сознание, должно иметь своего «субъ-

екта», своего рода «я». «… для меня здесь важен, именно тот факт, 

- писал К. Юнг -, что существующая наряду с сознанием вторая 

психическая система (здесь и далее выделено мной, - Г. П.) - все 

равно, какие бы свойства мы в ней ни подозревали, - имеет абсо-

лютно революционизирующее значение в той мере, в какой благода-

ря этому может в корне измениться наша картина мира. Если бы 

мы научились переводить в сознание «я» хотя бы только те перцеп-

ции, которые имеют место во второй психической системе, то тем 

самым открылась бы возможность неслыханного расширения кар-

тины мира. … Если удастся путем истолкования интегрировать в со-

знание исходящие от бессознательного возмущения, а именно воз-

действия спонтанных манифестаций - сновидений, фантазий и ком-

плексов, то в нашей картине мира может произойти настолько кар-

динальное изменение, что должна будет возникнуть новая картина 

мира, принципиально отличная от прежней» [Юнг, 2013, с.196-197]. 

С этим трудно не согласиться, хотя нюанс состоит в том, что 

все сказанное выше К. Юнгом относится скорее к бессознательному 

вообще (как это можно понимать из его описания), а не к личному 

бессознательному. Однако, логичнее предположить, что, поскольку 

рассуждать о наличии в бессознательном какого-то «сознания дей-

ствующего субъекта» можно только тогда, когда мы соотносим это 

бессознательное с личным бессознательным, непосредственно свя-

занным с индивидуальным сознанием конкретного человека. 

В этой же работе, в (безуспешной) попытке обосновать энерге-

тический подход к психическому, К. Юнг еще раз подчеркивает, что 

мы не знаем, как функционирует бессознательное, но «поскольку 

предполагается, что оно - психическая система, то в нем, возможно, 

имеется все то, что имеется и в сознании, а именно перцепция, ап-



160 

перцепция, память, воображение, воление, аффект, эмоция, раз-

мышление, суждение и т. д., - но все это в сублиминальной (подпо-

роговой) форме (выделено мной, - Г. П.)» [там же, с. 189-190].  

 

§5.2. Анализ содержания личного бессознательного  

с позиции психоинформации.  

Закон «информационной психодинамики» 

 

Выделенный текст в цитате К. Юнга особенно важен, так как 

позволяет высказать (и обосновать) определенные гипотезы о струк-

туре и принципах функционирования личного бессознательного, 

используя, введенное понятие - «Психоинформация». Главная гипо-

теза состоит в том, что личное бессознательное содержит в себе, 

помимо отмеченных ранее памяти и мышления, все психические 

процессы: ощущение, восприятие, внимание, воображение, а также 

всю аффективную сферу и феномен «Я», как интегратор всего со-

держания личного бессознательного (что полностью соответствует 

выше приведенной гипотезе К. Юнга о «бессознательном, как пси-

хической системе»).  

Напомню, что с позиции информационного подхода, все эти 

процессы (в том числе и всѐ содержание личного бессознательного) 

включены в своеобразное «кольцо»: «идеальная информация лично-

го бессознательного → психоинформация → нейроинформация → 

идеальная информация личного бессознательного → психоинфор-

мация → и т. д.», представляющее смену качества информации и 

обозначенного ранее, как «Психодинамическое информационное 

кольцо» (обоснование дано в главе 3). 

Если выдвинутая гипотеза будет доказана (пока хотя бы с ло-

гической точки зрения), то на основе ее можно сформулировать об-

щее для всей психологии положение: проявление любых психических 

феноменов в виде психоинформации позволяет им воздействовать 



161 

на материальные структуры живого организма. 

Сформулированное положение можно обозначить и как закон 

«информационной психодинамики», позволяющий установить до-

статочно четкий критерий отделения собственно психических (иде-

альных) явлений, от явлений «квазипсихических», обладающих 

возможностью воздействия на нейрональные структуры организма. 

Изложу его полностью. 

Закон «информационной психодинамики» - любой психиче-

ский феномен, проявившись в виде психоинформации, обладает 

возможностью воздействовать на материальные структуры 

живого организма. 

(Отмечу, что название закона легко объяснимо, если вспомнить 

о том, что в основу понятия «психоинформация» положено измене-

ние качества информации, что и является, применительно к психи-

ческим явлениям «информационной психодинамикой»). 

Для логического обоснования этих положений необходимо 

проанализировать как классическую психологическую литературу 

(в частности, работы В. М. Бехтерева и Л. С. Выготского), так и 

вновь обратиться к трудам С. Л. Франка. 

Из всех психических процессов, представленных в личном бес-

сознательном, наиболее очевидными, не требующими особых дока-

зательств, являются процессы памяти. Еще в 1888 г. В. М. Бехтерев 

считал, что бессознательное выполняет функцию памяти: «Следует 

заметить, что при том обмене, который происходит между элемен-

тами сознательной и бессознательной сферы всегда сохраняется 

между ними известная преемственная связь. Только существовани-

ем такой преемственной связи и можно объяснить себе нашу спо-

собность узнавания прошлых представлений. Как известно, мы не 

только воспроизводим прошлые представления, но и узнаем, что 

эти представления уже были когда-то в нашей сознательной сфере 



162 

(выделено мной, - Г. П.), а не явились вновь» [Бехтерев, 1888, с.30].  

Более того, характеризуя далее процесс взаимоотношения со-

знания и (личного) бессознательного, он пишет, что «… преем-

ственностью между процессами сознательными и бессознательными 

объясняется, между прочим, тот поразительный с виду факт, что 

процессы, совершающиеся в бессознательной сфере человека, слу-

жат нередко руководством его сознательных действий (здесь и 

далее, выделено мной, - Г. П.). В самом деле, как часто мы прихо-

дим к тем или другим решениям, не сознавая ясно или даже и вовсе 

тех мотивов, которые привели нас к подобным решениям. Впослед-

ствии, однако, по принятии определенных решений, часто измыш-

ляются и мотивы последних, хотя они уже не имеют для нас того 

практического значения, как сознательные мотивы pro и contra до 

принятия известного решения. 

Еще более поразительный пример влияния бессознательной 

психической сферы на действия, совершаемые сознательно, пред-

ставляют так называемые внушѐнные идеи гипнотиков. Мы знаем, 

что эти идеи, будучи восприняты в гипнотическом состоянии, в по-

следствие всплывают на поверхность сознания и принуждают чело-

века к поступкам и действиям, стоящим в прямом противоречии со 

всеми его нравственными убеждениями» [там же, с.30]. 

Эти высказывания В. М. Бехтерева важны для нас в двух ас-

пектах: во-первых, они принадлежат врачу – психиатру, человеку 

сугубо «материалистических» взглядов и, во-вторых, как было уже 

отмечено, его суждения о бессознательном были опубликованы за-

долго до трудов К. Юнга. 

В качестве следующей работы для анализа психических про-

цессов, происходящих в личном бессознательном, обращусь к такой 

авторитетной и широко известной (классической) работе, как 

«Мышление и речь» Л. С. Выготского. В ней нас будет интересовать 



163 

в основном один аспект – как он понимает процесс взаимодействия 

«мышления» (как явления идеального, по своей сути) и речи (как 

явления, в большей степени, материального). 

Касательно «речи», следует дать некоторое пояснение, почему 

она относится к «материальному» явлению. В классической психо-

логии существует термин «речевое действие», которое (не вдаваясь 

здесь в детали) в общем определяется как действие, связанное с ре-

чью и предназначенное для выражения идей, суждений и прочей 

«продукции» мыслительной деятельности посредством слов (здесь 

нет необходимости рассматривать все виды речи). Очевидно, что 

само «речевое действие» (прежде всего, как двигательный акт) это 

явление сугубо «материальное», однако, осуществляется оно по-

средством слов, которые, как известно, есть «продукт» мыслитель-

ной деятельности. Вот именно здесь и возникает тот вопрос, кото-

рый требует ответа: как сам Л. С. Выготский объясняет такое воз-

действие идеального на материальное? Сначала приведу позицию 

Л.С. Выготского, которую он занимает по этой проблеме. 

Вопросу взаимоотношения мышления и речи Л. С. Выготский 

придавал огромное методологическое значение, что следует из его 

высказывания о том, что: «Центральным моментом всей этой про-

блемы является, конечно, вопрос об отношении мысли к слову… 

Проблема мышления и речи - столь же древняя, как и сама наука 

психология, - именно в этом пункте, в вопросе об отношении мыс-

ли к слову, наименее разработана и наиболее темна (выделено 

мной, - Г. П.)» [Выготский, 1982, с.10].  

Поэтому начну с его высказывания, имеющего в этом аспекте 

основополагающее, методологическое значение, на котором строят-

ся все дальнейшие рассуждения Л.С. Выготского. «Слово, - пишет 

Л. С. Выготский, - всегда относится не к одному какому-нибудь 

отдельному предмету, но к целой группе или к целому классу 



164 

предметов. В силу этого каждое слово представляет собой скрытое 

обобщение, всякое слово уже обобщает, и с психологической 

точки зрения, значение слова прежде всего представляет собой 

обобщение. Но обобщение, как это легко видеть, есть чрезвы-

чайный словесный акт мысли, отражающий реальность совершенно 

иначе, чем она отражается в непосредственных ощущениях и вос-

приятиях. 

Когда говорят, что диалектический скачок является не 

только переходом от немыслящей материи к ощущению, но и пере-

ходом от ощущения к мысли, то этим хотят сказать, что мышление 

отражает действительность в сознании качественно иначе, чем 

непосредственное ощущение. По-видимому, есть все основания до-

пустить, что это качественное отличие единицы в основном и глав-

ном есть обобщенное отражение действительности. В силу этого 

мы можем заключить, что значение слова, которое мы только что 

пытались раскрыть с психологической стороны, его обобщение 

представляет собой акт мышления в собственном смысле слова. 

Но вместе с тем значение представляет собой неотъемлемую часть 

слова как такого, оно принадлежит царству речи в такой же мере, 

как и царству мысли. Слово без значения есть не слово, но звук пу-

стой. Слово, лишенное значения, уже не относится более к царству 

речи. Поэтому значение в равной мере может рассматриваться и 

как явление, речевое по своей природе, и как явление, относящееся 

к области мышления. О значении слова нельзя сказать так, как мы 

это раньше свободно говорили по отношению к элементам слова, 

взятым порознь. Что оно представляет собой? Речь или мышление? 

Оно есть речь и мышление в одно и то же время, потому что оно 

есть единица речевого мышления» [Выготский, 1982, с.17].  

Прокомментирую этот оригинальный текст. Во-первых, то, что 

любое слово есть обобщение – особых доказательств не требует, 



165 

впрочем, также, как и то, что «мышление (как идеальный процесс) 

отражает действительность в сознании качественно иначе, чем 

непосредственное ощущение или восприятие», являющееся по своей 

природе явлением материальным – это же очевидный факт, даже не 

требующий ссылки на диалектику! 

Во-вторых, и это главное, придавая «значение» слову, как то-

му, что позволяет слову обобщать отражение действительности, он 

замечает, что «обобщение представляет собой акт мышления в 

собственном смысле слова» и «вместе с тем значение представляет 

собой неотъемлемую часть слова как такого, оно принадлежит 

царству речи в такой же мере, как и царству мысли». Стало быть, 

значение рассматривается им в равной мере и как явление, речевое 

по своей природе, и как явление, относящееся к области мышления. 

Для их объединения он вводит «единицу речевого мышления», - как 

единство речи и мышления, пытаясь (по-видимому) дать объяснение 

все той же вечной «психофизиологической» проблеме. 

Оставлю его сентенцию о том, что «значение слова раскрыва-

ется им с психологической стороны» (можно спросить, а с какой 

еще стороны можно в психологии раскрывать «значение» слова?), 

остановимся на значении термина «значение» (тавтология вынуж-

денная). Л. С. Выготский совершенно справедливо считал, что 

«Слово без значения есть не слово, но звук пустой. Слово, лишенное 

значения, уже не относится более к царству речи» (в нашей интер-

претации: в первом случае, невозможность возникновения психо-

информации, во втором, как следствие, отсутствует всякая «двига-

тельная активность»). 

Что же представляет собой значение слова в контексте методо-

логии «Неклассической психологии» и информационной концепции 

индивидуального сознания? Ответить на этот вопрос достаточно 

просто: любое значение появляется у любого слова тогда и только 



166 

тогда, когда оно осознается, то есть проявляется в виде психоин-

формации!  

Отсюда следует, что как только значение «трансформирова-

лось» в психоинформацию, оно далее может проявиться (а может и 

не проявиться, в зависимости от сопровождающего его чувственно-

го тона) в слове, как в речевом действии. О том, как разрешается 

психофизиологическая проблема с введением этого понятия, по-

дробно описано выше (в общем-то понятию психоинформации и по-

священо все содержание этой книги). 

Возникает еще один вопрос: осознавал ли сам Л. С. Выготский 

всю важность введения им в психологический анализ «единицы ре-

чевого мышления» для решения психофизиологической проблемы? 

Убежден, что да, и косвенным свидетельством тому является его 

высказывание, что «Исследовать такую проблему, как мышление и 

речь, для современной психологии означает в то же время вести 

идейную борьбу с противостоящими ей теоретическими воззрени-

ями и взглядами (выделено мной, - Г. П.)» [Выготский, 1982, с.22]. 

Тем не менее, надо признать, что Л. С. Выготский был гениальным 

ученым, внѐсшим огромный вклад в развитие психологии (ученым, 

который, возможно, родился «не в то время» …). Проводить даль-

нейший анализ этого его труда в данном контексте не имеет смысла, 

хотя некоторые из его высказываний дальше будут использованы 

при анализе функциональности и структуры личного бессознатель-

ного. 

Теперь нам предстоит выяснить еще один важный проблемный 

вопрос – есть ли в личном бессознательном структура, интегриру-

ющая все психические феномены, происходящие в нем?
3
 

                                                           
3
 Касаясь этой проблемы, на память сразу приходят все саркастические рассуждения предста-

вителей нейрофизиологических наук о постулируемых якобы существующих «гомункулах» в 

мозге человека и контролирующих его поведение. Однако, сами эти представители в своих 

исследованиях ничем не могут объяснить феномен психического, кроме как высказыванием 

туманных заявлений о разного рода «эпифеноменализмах» и «эмерджентизмах» 



167 

Напомню мнение К. Юнга, который полагал, что, если наряду с 

сознанием существует вторая психическая система, то она должна 

иметь своего «субъекта», своего рода «я». 

В работе «Неклассическая психология» [Прыгин, 2018] были 

даны и подробно описаны такие психологические категории, как 

«личность», «я» и «эго», при этом надо иметь в виду, что их дефи-

ниции далеки от того, как они определяются в классической психо-

логии. В связи с тем, что при разработке информационной теории 

психических явлений возникла необходимость уточнения содержа-

ния этих понятий, считаю важным рассмотреть их здесь более по-

дробно.  

Итак, начну с понятия «Личность»:  

- «Личность» можно определить, как способ проявления «я» 

(как части самости, души) в социуме. Другими словами, личность 

представляет «я» в эмпирической реальности. Необходимо подчерк-

нуть особо, что, рождаясь в объективной реальности и развиваясь, 

личность познает и преобразует ее в эмпирическую реальность. 

Стало быть, «личность» - это, прежде всего, носитель эмпири-

ческой реальности и она вторична по отношению к «я». Личность – 

это временной параметр «я». Эвентуально личность дается для того, 

чтобы человек мог проявить себя в объективной реальности, про-

чувствовать «протяженность» своей жизни (возможно, и учесть ее 

ограниченность), в то время как «я», интегрируя весь «земной» опыт 

личности, сливаясь с самосознанием, с самостью, существует все-

гда. Именно «я» (а не личность) является тем «интегратором», кото-

рый сводит воедино и сохраняет всѐ психическое содержание лич-

ного бессознательного. Если «я» – это часть подлинного самосозна-

ния, самости человека и потому неподвластно времени, то личность 

– это временной параметр «я».  

Личность, как временное и пространственное образование, в 



168 

терминах квантовой теории нелокальности можно понимать, как ло-

кальное состояние «я». «Я», как часть самости (души), посредством 

декогеренции локализуется в пространстве и времени (объективной 

реальности) через личность и этот процесс сопровождается форми-

рованием у нее (личности) личностных черт, соответствующих той 

информации, которая «записана» в данном ей социальном окруже-

нии (то, что в классической психологии обычно понимается под он-

тогенезом личности, включающим и процесс ее социализации). Ста-

ло быть, с точки зрения теории квантовой информации, личность и 

социум представляют собой запутанную систему. 

- «Я», согласно методологии «Неклассической психологии», та 

часть самости, самосознания, души человека, которая, трансценди-

руя в объективную реальность, становится основой для рождения 

личности (с этого момента начинается преобразование объективной 

реальности в эмпирическую реальность). 

В процессе всего онтогенеза личности «я» остается субъектом 

«личного бессознательного», однако, по мере того, как личность все 

больше запутывается с социумом, «я» имеет тенденцию «уходить на 

второй план», уступая место субъекта «личного бессознательного» 

формирующемуся «эго». Являясь носителем того, что в классиче-

ской психологии принято обозначать как характер человека, «эго» 

также формирует ценности и направленность личности, соответ-

ствующие, как правило, ее окружению. 

Таким образом, чем больше влияние «эго», тем меньше чело-

век стремится к духовным ценностям (соответствующим «я»). Как 

следствие, истинное «я» все меньше проявляется в индивидуальном 

сознании, которое теперь в большей степени занимает «эго» со всем 

его стремлением достигнуть определенного успеха в обществе. 

Важно отметить, что «эго» не обладает способностью к транс-

цендированию в субъектную реальность (для него закрыта духовная 



169 

реальность); такой способностью обладает только «я» (как часть 

души).  

Если «я» трансцендирует к субъектной реальности, оно слива-

ется с самосознанием и это трансцендирование в терминах кванто-

вой физики представляет собой процесс рекогеренции, ведущий к 

увеличению меры его запутанности с «субъектной реальностью». 

Как следствие, это ведет к нелокальности («растворению») личности 

(прекращению или ослаблению взаимодействия с социумом, с 

окружением). По существу, этот вид трансцендирования может от-

ражать либо некий медитативный процесс - процесс духовного 

«восхождения» человека, либо процесс его биологической смерти 

(смерти личности). Однако, во втором случае, весь жизненный опыт 

личности (вся информация личного бессознательного) посредством 

«я» переносится в субъектную реальность. 

В завершение выскажу еще одно предположение. Может воз-

никнуть вопрос: почему «я» обладает способностью к трансценди-

рованию, а «эго» - нет? Ответ на него можно дать, опираясь на фе-

номены квантовой физики. Согласно вышесказанному, «я» - это 

часть самости, души человека, имеющей своим локусом субъектную 

реальность, как некую целостную систему. Следовательно, когда 

система (самость) разделяется на части, она (подобна частицам в 

феномене ЭПР) сохраняет информационную связь между своими 

частями. 

- «ЭГО», согласно данным выше определениям понятий «я» и 

«личность», является носителем того, что в классической психоло-

гии принято обозначать как характер человека. Эго, прежде всего, - 

продукт «запутывания» личности с социумом. Чем больше «я» запу-

тывается с социумом, тем больше становится «Эго» и тем меньше 

остается у человека возможности в развитии «я», как духовной со-

ставляющей подлинного самосознания. 



170 

Таким образом, роль субъекта, интегрирующего все содержа-

ние личного бессознательного (по К. Юнгу, второй психической си-

стеме), принадлежит «я». 

Рассмотрим теперь сенсорный аппарат человека - процессы 

ощущений и восприятия, дающие ему информацию об окружающей 

действительности.  

«Сознательное как бы устремляется извне вовнутрь, в нас, - пи-

сал К. Юнг, - в виде восприятий. Мы видим, слышим, осязаем и 

обоняем мир и тем самым его осознаем. Восприятие говорит нам, 

что есть нечто. Но оно не говорит нам, что это. Об этом говорит 

нам не процесс перцепции, а процесс апперцепции (здесь и далее вы-

делено мной, - Г. П.). Этот последний процесс является комплекс-

ным образованием» [Юнг, 1994, с. 112].  

Конечно, восприятие является неким комплексным результа-

том всех анализаторных систем, интегрирующим все апперцепции, 

однако, осознание этого результата возможно только после того, как 

он проявится в виде психоинформации. Кстати, и сам К. Юнг тоже 

выделял в восприятии два аспекта: во-первых, его комплексную фи-

зиологическую природу и, во-вторых, саму апперцепцию, которую 

он относил уже к явлениям психологическим, «Это не значит, про-

должает К. Юнг, что восприятие является чем-то простым, но его 

комплексная природа скорее физиологическая, нежели психическая. 

Сложность апперцепции, напротив, психологическая» [там же, с. 

112].  

С позиции излагаемой здесь методологии, любое ощущение, 

безусловно, имея физиологическую природу, всегда представляет 

собой специфический вид нейроинформации. На этапе его возник-

новения оно не является психическим феноменом, однако, в момент 

возникновения ощущения, появившаяся нейроинформация, посред-

ством принципа синхронистичности, поступает в личное бессозна-



171 

тельное, то есть становится явлением психическим («включается» 

психодинамическое кольцо). Далее, в зависимости от того, смогли 

ли мы локализовать это ощущение и адекватно его определить (вы-

разить в каком-то понятии), оно может отразиться в виде психоин-

формации и в этом случае оно уже будет представлять собой не 

ощущение, а восприятие (не зря же говорят о слуховом или вкусо-

вом восприятии). В качестве примера: мы часто можем слышать, как 

нам говорят или мы сами говорим: «что-то, где-то давит или болит», 

при этом не можем ни локализовать, ни как-то назвать это ощуще-

ние. 

Осталась еще одна область «психологических» феноменов, ко-

торая содержится в личном бессознательном, и которая еще не рас-

сматривалась, это – «аффективная сфера личности». Термины «пси-

хологических» и «аффективная сфера личности» специально взяты в 

кавычки, поскольку надо разобраться насколько эти феномены дей-

ствительно «психологичны» и принадлежат «личности». 

Вернусь к высказываниям К. Юнга. Процессом распознавания 

сущности К. Юнг называет мышление, именно в результате его воз-

никает «знание», как таковое, однако, замечает он, процесс мышле-

ния, как правило, сопровождается «процессом оценки», вызываю-

щим эмоциональные реакции различного характера, который он 

называет «чувственным тоном», а сам этот процесс «чувствова-

нием» [Юнг, 1994].  

Исследуя проблему мышления и речи, Л.С. Выготский подчер-

кивал, что «Первый вопрос, который возникает, когда мы говорим 

об отношении мышления и речи к остальным сторонам сознания, 

- это вопрос о связи между интеллектом и аффектом. Как извест-

но, отрыв интеллектуальной стороны нашего сознания от его аф-

фективной, волевой стороны представляет один из основных и ко-

ренных пороков всей традиционной психологии» [Выготский, 



172 

1982, с.21]. «Вплетенность» в процесс мышления эмоциональных 

переживаний отмечают практически все исследователи мышления, в 

частности, С. Л. Рубинштейн писал, что с «динамикой мыслитель-

ного процесса связано эмоциональное самочувствие мыслящего 

субъекта… Вообще реальный мыслительный процесс связан со всей 

психической жизнью индивида. В частности, поскольку мышление 

теснейшим образом связано с практикой и исходит из потребностей 

и интересов человека, эмоциональные моменты чувства, выражаю-

щего в субъективной форме переживания, отношение человека к 

окружающему, включаются в каждый интеллектуальный процесс и 

своеобразно его окрашивают. Мыслит не «чистая» мысль, а живой 

человек, поэтому в акт мысли в той или иной мере включается и 

чувство» [Рубинштейн, 1940, с. 290]. 

Таким образом, первичная функция эмоциональной реакции, 

сопровождающая процесс мышления – это функция оценки его со-

держания. Если содержание результата самого процесса мышления 

не связано с достаточно сильными эмоциональными переживания-

ми, то, скорее всего, они будут проявляться в сознании человека, 

только как квалиа (см. главу 4). Однако, здесь возникает другой во-

прос, что в данном контексте представляют собой такие сильные 

(базовые) аффективные реакции, как, например, гнев, страх, удив-

ление, радость, которые выделяются большинством психологов (П. 

Экманом [Экман, 2010], К. Изардом [Изард, 1999] и др.). 

Очевидно, применяя ту же самую логику, с которой анализиро-

вались ощущения, можно утверждать, что аффективные реакции по 

способу их возникновения можно условно разделить на «внешние» и 

«внутренние». К «внутренним» относятся те, причиной возникнове-

ния которых является нейроинформация; например, чувство голода, 

гнева (обусловленное какой-то патологией, также, как и ревность, 

той же этиологии), вообще любые эмоциональные реакции, связан-



173 

ные с биологическими потребностями или особенностями организ-

ма. Далее, по аналогии с ощущениями, эта нейроинформация по-

средством принципа синхронистичности, поступает в личное бессо-

знательное, становясь явлением психическим. Если какая-либо из 

этих аффективных реакций «означивается» (осознается), то появля-

ется психоинформация, которая в последующем может вызвать (а 

может и нет) определенную внешнюю активность (что и проявляет-

ся, например, в виде эмоциональной «вспышки»). 

Под «внешними» аффективными реакциями подразумеваются 

такие, которые своим изначальным возникновением «обязаны» по-

явившейся психоинформации в результате «оценки» процессов 

мышления, происходящих в личном бессознательном. Часто такая 

эмоциональная оценка существует только как «чувственный тон», 

квалиа того понятия, которое проявилось в потоке сознании в виде 

психоинформации и, не оказав никакого существенного влияния, 

вновь «растворилась» в личном бессознательном. В другом случае 

этот чувственный тон, сопровождающий понятие, проявившееся в 

сознании в виде психоинформации, может оказать влияние на ха-

рактер дальнейших действий с этой психоинформацией (во внешнем 

плане). Может оказаться и так, что этому чувственному тону будет 

придано особое «значение» (даже большее, чем, то, которое прида-

валось изначальному предмету мышления), тогда именно этот «чув-

ственный тон» послужит появлению той психоинформации, которая 

вызовет «бурную эмоциональную реакцию» в виде внешнего дей-

ствия, например, знаменитый возглас «Эврика» Архимеда, когда он 

открыл закон, позволяющий измерять объем тел произвольной фор-

мы. Кстати, здесь глагол «открыл» как раз и показывает внезапное 

появление (инсайт) основной психоинформации в виде открытого 

закона.  

Так обстоит дело с термином «психологические» в отношении 



174 

эмоциональной сферы, что же касается «аффективной сферы лично-

сти» (которая здесь тоже взята в кавычки), то, как и было описано 

выше, «личность» вторична по отношению к «я». Это некий собира-

тельный образ, «сердцевиной», сутью которой является именно «я». 

Она не является тем «интегратором», который сводит воедино и со-

храняет всѐ психическое содержание личного бессознательного. В 

этом контексте личность понимается как некий социальный кон-

структ, который в данной методологии не играет принципиального 

значения (как хорошо известно каждому психологу, в классической 

психологии, в буквальном смысле слова, существуют сотни теорий 

личности, как правило плохо согласованных между собой). Стало 

быть, согласно методологии «Неклассической психологии», следует 

говорить точнее не об «аффективной сфере личности», а об аффек-

тивной сфере «я». 

Безусловно, к содержанию личного бессознательного относятся 

еще и такие феномены, как интуиция и воля. Однако, придерживаясь 

собственной позиции, считаю, что воля как отдельный психический 

процесс не существует. Воля - это всего лишь субъективная значи-

мость той ценности, которая придается человеком предмету, объек-

ту или чувству, возникающему как психоинформация (только по-

этому эмоциональная сфера не обозначена выше как «аффективно-

волевая», что принято в классической психологии). 

Интуиция, как психический процесс, конечно же присутствует 

в содержании личного бессознательного. К. Юнг, обозначая интуи-

цию как предвосхищение, писал: «Процесс предвосхищения не яв-

ляется ни восприятием, ни мышлением, ни чувствованием, хотя 

язык обнаруживает здесь подозрительно малую способность раз-

личения (здесь и далее выделено мной, - Г. П.) …. Соответственно 

своему темпераменту один будет называть свое предчувствие ясным 

видением, то есть уподоблять его восприятию. Другой будет назы-



175 

вать его мышлением… Третий, наконец, под впечатлением своего 

эмоционального состояния будет называть предвосхищение чув-

ствованием. Предвосхищение, или интуиция, является, однако, на 

мой взгляд, одной из основных функций души, а именно восприятием 

заключенных в ситуации возможностей» [Юнг, 1994, с.114]. 

Высказывание К. Юнга об интуиции настолько полно и ясно, 

что фактически ничего существенного добавить невозможно, разве 

только прокомментирую его в рамках понятия «психоинформации». 

Интуиция (предвосхищение) - это «чистый» психический феномен, 

характеризующий «работу» личного бессознательного; интуиция 

никогда не может проявиться в виде психоинформации (ибо в таком 

случае она будет уже не интуицией, а ее результатом). Безусловно, 

интуиция важна и в обыденной жизни каждого человека, и особенно 

в его творческой деятельности. 

 

§5.3. Выводы 

 

Итак, какие же выводы следуют из содержания этой главы? 

Согласно сформулированному здесь закону «информационной пси-

ходинамики», понятие «Психоинформации» (его можно даже обо-

значить как категория «Психоинформация») позволяет достаточно 

четко выделять идеальные психические явления из явлений «квази-

психических», явлений только кажущихся психическими.  

Можно также сделать совсем парадоксальный вывод о том, что 

по сути, сознание нельзя отнести к идеальным психическим явлени-

ям, поскольку сознание представляет собой перманентный процесс 

порождения психоинформации, имеющей возможность воздей-

ствовать на нейронные структуры мозга.  

Здесь следует обратить внимание на то, что термин «процесс» в 

описании сознания употреблен, как говорят, за неимением лучшего. 

Было неоднократно отмечено, что личное бессознательное (также, 



176 

как и коллективное бессознательное, и субъектная реальность) - 

вневременны. Поэтому говорить о «процессе», как мы его понимаем 

в обыденном смысле слова, некорректно. Если здесь говорится о со-

знании как процессе, то имеется ввиду то, что психоинформация 

возникает мгновенно, однако, после появления ее способность вы-

звать какую-либо внешнюю активность может быть «растянута» во 

времени. Кстати, если здесь затронуто понятие «времени», то можно 

полагать, что и время, и пространство только тогда становятся ре-

альными феноменами, когда эти понятия проявляются в виде пси-

хоинформации. 

Введение понятия «психоинформация» позволяет прийти к еще 

одному важному заключению: вся классическая психология (за ма-

лым исключением) фактически изучает не психику, не психические 

явления, как таковые, (как предполагается, идеальные явления), а 

психоинформацию, в большей степени связанную с нейроинформа-

цией, отсюда и все трудности методологического характера. В итоге 

в классической психологии процветает «душевная летаргия»! 

Правда, однако, состоит в том, что, к сожалению, методология 

сейчас мало кого интересует и для таких психологов введение поня-

тия психоинформации ничего не меняет.  

Вместе с тем, понятие психоинформации не только снимает 

большую часть вопросов, касающихся психофизической проблемы, 

но и дает определенные «выигрышные карты» в руки всех исследо-

вателей физиологии мозга, в частности, представителям когнитив-

ной психологии. Им теперь не надо придумывать и ссылаться на, 

различного рода эпифеномены, просто надо понять, что предметом 

их исследования является нейроинформация, актуализированная со-

ответствующей психоинформацией! 

Сформулированный выше закон «информационной психодина-

мики», основанный на категории «психоинформации», позволяет 



177 

также подойти к анализу феномена «идеального», привлекая кон-

цепцию С. Л. Франка, и проинтерпретировать некоторые его основ-

ные понятия в новом аспекте.  

Напомню, что проблема «идеального» была затронута в работе 

над монографией «Неклассическая психология» [Прыгин, 2018], где, 

опираясь на теорию С. Л. Франка [Франк, 1997], было дано разгра-

ничение понятий «душевных» и «духовных» явлений. Анализируя 

понятие «реальность», С. Л. Франк писал о том, что все, что рожда-

ется в нас (мысли, мнения, воображения, представления и пр., то 

есть весь наш опыт), входит в «эмпирическую реальность» и состав-

ляет субъективный элемент (компонент) «эмпирической реально-

сти» (именно в «эмпирическую», а не объективную реальность, по-

скольку к последней он относил общий всем нам мир, «с которым 

мы вынуждены считаться, как с чем-то, что фактически не зависит 

от нас и подлинно есть»). 

Несмотря на сложность и неоднозначность такого разделения, 

можно говорить о том, что в содержании «душевных» явлений в 

большей степени отражен наш жизненный опыт, а значит, он сохра-

нен в личном бессознательном полностью и (отчасти) в виде нейро-

информации в нейросетях. Представляется понятным, почему в пер-

вом случае опыт сохранен полностью, а во втором – частично. В 

личном бессознательном, как было показано выше, сохраняется не 

только то, что было осознано человеком в процессе жизни, но и со-

путствующие ему идеальные психические феномены, в то время как 

в нейросетях сохраняется только нейроинформация (порожденная 

психоинформацией). 

Таким образом, все явления, составляющие содержание лично-

го бессознательного и, главное, способные проявляться в виде пси-

хоинформации, в соответствии с теорией С. Л. Франка, можно 

квалифицировать, как явления «душевной жизни», составляющие 



178 

суть субъективного компонента эмпирической реальности. 

В отношении «духовных» явлений С. Л. Франк писал, что 

«Кроме знания, получаемого с помощью чувств и путем интеллек-

туального созерцания, «мы обладаем еще особым, и притом первич-

ным, типом знания (здесь и далее выделено мной, - Г. П.), который 

может быть назван живым знанием или знанием-жизнью. В этой 

духовной установке познаваемое не предстоит нам извне как нечто 

отличное от нас самих, а как-то слито с самой нашей жизнью. И 

наша мысль рождается и действует как-то из глубины самой откры-

вающейся реальности, совершается в самой ее стихии. … по сравне-

нию с этим первичным родом знания, мы ощущаем в установке 

предметного знания (порожденного психоинформацией, Г. П.) ка-

кую-то искусственную суженность и как бы выхолощенность созна-

ния… Мысль, в форме предметного познания, может только задним 

числом, производно накладываться на фундамент живого знания» 

[там же, с. 23]. Стало быть, знание, рождающееся в нас и вынашива-

емое нами в глубинах субъектной реальности, безусловно, относит-

ся к идеальным явлениям, а поэтому не может проявиться в виде 

психоинформации. Добавлю, такое «знание» можно уподобить пе-

реживаниям, возникающим в процессах «духовных исканий», кото-

рые, как известно, практически не поддаются вербализации. 

Как теперь ясно, отнесение С. Л. Франком явлений душевной 

жизни к структуре эмпирической реальности было вполне обосно-

вано, поскольку все они обладают потенциальной возможностью 

вызывать внешнюю (или внутреннюю) активность человека. 

  



179 

Глава 6. ФЕНОМЕНОЛОГИЯ ПСИХОИНФОРМАЦИИ  

В КОНТЕКСТЕ ФУНКЦИОНАЛЬНОЙ СИСТЕМЫ  

П.К. АНОХИНА 

 

§6.1. Введение 

 

Правомерно ли говорить о феноменологии информации вообще и 

психоинформации в частности? Очевидно, что феноменология ин-

формации, как направление, имеет место в философии и науке, по-

скольку оно предполагает, в числе прочих, исследование природы ин-

формации с точки зрения еѐ восприятия, интерпретации и опыта, ко-

торый человек получает, взаимодействуя с информацией. К основным 

аспектам феноменологии информации можно отнести такие как: опыт 

восприятия информации (то есть, как человек воспринимает и интер-

претирует информацию); субъективность (учет субъективных аспек-

тов восприятия информации); интенциональность и смысл (в этом ас-

пекте подчеркивается ее направленность на определенный объект и 

обретение смысла в контексте человеческого опыта). Конечно, наибо-

лее важный для нас аспект – это информация и сознание, где феноме-

нология информации направлена на изучении связи информации с со-

знанием и самосознанием (в частности, исследовании того, как ин-

формация влияет на наше мышление, память и принятие решений). 

Безусловно, все вышесказанное относится и к феноменологии 

психоинформации. Таким образом, феноменология психоинформации 

представляет собой значимое направление, позволяющее глубже по-

нять, как психоинформация воспринимается, интерпретируется и ис-

пользуется в опыте человека при принятии решений. 

Поскольку понятие «психоинформации» является централь-

ным, необходимо, прежде чем рассматривать феноменологию пси-

хоинформации в контексте функциональной системы, еще раз 



180 

напомнить, какое содержание вкладывается в это понятие и в сопут-

ствующие ей свойства. Напомню кратко еще раз основные положе-

ния, раскрывающие суть «психоинформации».  

К ним относятся следующие: 

– любая информация переходит из идеального («непроявленно-

го») состояния в элемент эмпирической действительности тогда и 

только тогда, когда она «означивается» (интерпретируется как 

знак). Именно эту «означенную» (проинтерпретированную) инфор-

мацию и следует считать психоинформацией, и в этом случае она не 

должна рассматриваться как явление идеальное; 

– психоинформация, содержанием которой всегда является 

опыт (накопленные знания) человека, одновременно сохраняется и в 

его нейросетях (как нейроинформация), и в личном бессознательном 

(как идеальная информация). 

Кроме того, во второй главе, в основных постулатах сформу-

лирован отдельный (пятый) постулат, касающийся «субъективно-

эмпирических явлений» (содержание и функции которых ранее не 

были раскрыты). Опираясь на этот постулат, как на основу, можно 

провести феноменологический анализ «субъективно-эмпирических 

явлений», выявить их локус, функции и главные атрибутивные ха-

рактеристики. Кроме того, там же приведена последовательность 

изменения качества информации, показывающая (условную) вклю-

ченность «субъективно-эмпирических явлений» в этот процесс. 

Приведу еще раз этот постулат и эту последовательность. Итак, 

в постулате было высказано суждение о том, что только живой ор-

ганизм, имеющий знаковую систему (и обладающий определенным 

уровнем осознанности), способен порождать тот феномен, который 

можно обозначить как «субъективно-эмпирические явления». Субъ-

ективно-эмпирические явления представляют собой сопутствую-

щее свойство психоинформации, определяющее необходимость в 



181 

актуализации соответствующей ей нейроинформации, вызывая тем 

самым, тот вид предстоящей активности, который будет проявлен 

человеком во внешнем поведении (деятельности). 

Последовательность, условно отражающая весь процесс изме-

нения качества информации, была представлена в виде: «Идеальная 

информация» <-> «Психоинформация» <-> «Субъективно-

эмпирические явления» → «Нейроинформация» → «Внешняя актив-

ность» (знак «<->» указывает на наличие прямой и обратной связи). 

Было также отмечено, что «субъективно-эмпирические явле-

ния» изображены здесь в виде отдельного компонента последова-

тельности условно. Поскольку они являются сопутствующим свой-

ством психоинформации то, наряду с другим сопутствующим свой-

ством - эмоциональными переживаниями, должны быть объединены 

в один блок «Психоинформация». 

Если содержание и функции эмоциональных переживаний, как 

сопутствующего свойства психоинформации, ранее были раскрыты 

при анализе «потока сознания», может возникнуть вопрос: для чего 

необходимо было дополнительно вводить сопутствующее психо-

информации свойство в виде «субъективно-эмпирических явлений»? 

Не проще было бы считать, что именно психоинформация (как 

«ключ к замку») непосредственно воздействует на соответствую-

щую ей нейроинформацию, что в целом соответствует основной 

концепции, представленной в содержании этой книги? 

Однако, отказаться от введения «субъективно-эмпирических 

явлений», как сопутствующего свойства психоинформации, не 

представляется возможным в связи с тем, что появление психоин-

формации далеко не всегда может приводить к актуализации, соот-

ветствующей нейроинформации с последующей внешней активно-

стью. Действительно, легко представить, что не всякое осознанное 

понятие (психоинформация) обязательно приводит к внешней ак-



182 

тивности (любая рефлексия подтвердит это; например, в наиболее 

явной форме вопрос, который мы себе иногда задаем: «А надо ли 

мне это делать?», может являться косвенным тому доказатель-

ством). Из сказанного ясно, что введенные «субъективно-

эмпирические явления» должны выполнять роль своеобразного 

триггера (переключателя), «разрешающего» или «запрещающего» 

психоинформации актуализировать нейроинформацию. 

Стоит подчеркнуть, что «субъективно-эмпирические явления», 

как сопутствующее свойство психоинформации, по своей сути, 

представляет собой психический феномен. Поэтому свою функцию 

«триггера» он может осуществлять только на уровне психоинфор-

мации (индивидуального сознания) и/или на уровне личного бессо-

знательного и никогда не может проявляться на уровне нейроин-

формации, так как, согласно описываемой здесь общей концепции, 

нейросети (с «записанной» в них нейроинформацией), представля-

ющие собой специфические ансамбли (констелляции) нейронов, при 

любой их сложности, принципиально не могут содержать ничего 

психического - это физиологические структуры! 

Отсюда следует важный общий вывод, что все психические яв-

ления, которые могут оказать воздействие на последующую нерв-

ную активность, должны «заканчиваться» до ее начала. Тем не ме-

нее, это нельзя понимать буквально, так что с момента начала нерв-

ной активности роль психического фактора заканчивается - психиче-

ский фактор действует на протяжении всей нервной активности, 

но только всегда вначале действует психическое и, лишь как след-

ствие, актуализируются мозговые структуры, приводящие к какой-

либо активности человека. (Конечно, надо иметь в виду, что этот 

вывод не касается разного рода патологической деятельности моз-

говых структур, когда внешняя активность может изначально про-

воцироваться какой-либо их «спонтанной» активностью, что было 



183 

рассмотрено в главе 3). 

В связи с этим, возникает ряд проблемных вопросов, на кото-

рые требуется найти ответы, в частности, что представляют собой 

субъективно-эмпирические явления; насколько они осознанны; свя-

заны ли они с другим сопутствующим свойством психоинформации 

- эмоциональными переживаниями и видом будущей активности? 

 

§6.2. Процесс «мыслетворчества» 

 

Прежде чем обратиться к анализу и ответить на поставленные 

вопросы, необходимо еще раз вернуться к фундаментальному поня-

тию «Психоинформация», которое, с моей точки зрения, по своей 

сути и значению для психологии, «родственно» понятиям «единицы 

речевого мышления» [Выготский, 1982, т.2] и «действие», как еди-

ница анализа деятельности [Леонтьев, 1975]. 

До сих пор, упрощая анализ, психоинформация рассматрива-

лась как некоторое единичное «означенное» понятие, что на практи-

ке встречается очень редко. Обычно психоинформация не проявля-

ется в виде отдельного понятия (значения), - это всегда ряд связан-

ных между собой понятий (правда, мы не всегда сразу осознаем эту 

связь); именно этот ряд понятий (психоинформаций) и можно обо-

значить как появление мысли. Любая мысль всегда состоит из ряда 

уже знакомых человеку понятий, каждое из которых, само по себе, 

является психоинформацией. 

Однако, любая мысль - это не «сумма нескольких осознанных 

понятий», она несет в себе нечто большее, некое, только ей прису-

щее, интегральное понятие, то, ради чего она была сформирована 

(и, возможно, высказана); именно это интегральное «означенное» 

понятие и является той психоинформацией, к которой следует от-

носить сопутствующие составляющие - «эмоциональные пережива-

ния» и «субъективно-эмпирические явления» и, которые, в конеч-



184 

ном итоге, при определѐнных обстоятельствах, могут повлечь за со-

бой внешнюю активность человека. Таким образом, мысль можно 

определить, как процесс формирования интегральной психоинфор-

мации. 

Почему так трудно иногда осознать «интегральное понятие» 

мысли? Л. С. Выготский писал [Выготский, 1982, т.2], что любое 

слово, рождающееся в мышлении, представляет собой обобщенное 

отражение действительности, то есть ему свойственна многознач-

ность, а, следовательно, (добавим) неопределенность. Например, 

понятие «стол» может обозначать все - от обыкновенной домашней 

утвари, до площадки, с которой стартует космический корабль. Ко-

гда же мы пытаемся сформировать мысль, мы используем много 

разных (многозначных, полисемантических) «означенных» поня-

тий, поэтому и интегральное понятие мысли часто трудно подо-

брать, чтобы превратить его в искомую психоинформацию (именно 

этот процесс часто называют формулированием мысли). Надо еще 

учесть, что процесс мышления, как правило, сопровождается эмо-

циональными переживаниями, порождающими «процесс оценки» 

различного характера, который К. Юнг называл «чувственным то-

ном», а сам этот процесс «чувствованием» [Юнг, 1997 (г)]; У. 

Джеймс в своем феноменологическом анализе «Потока сознания» 

[Джеймс, 1902] также писал, что у объекта, «проходящего перед со-

знанием», всегда имеет ореол, сообщая ему свою собственную 

внутреннюю (эмоциональную) окраску, причем никакой язык не в 

состоянии определить все ее оттенки (то, о чем писали К. Юнг и У. 

Джеймс, на современном профессиональном языке, обозначается 

как «квалиа»). 

Теперь становится понятным, почему нам часто приходится не 

только подбирать «составляющие» части мысли в виде означивания 

понятий (как психоинформацию), но и по нескольку раз переформу-



185 

лировать свою мысль, подбирая новые понятия, пока мы не будем 

уверены в том, что ее интегральное значение (опять же в виде пси-

хоинформации) соответствует адекватности какой-либо цели или 

ситуации. Как писал С. Л. Рубинштейн: «В речи мы формулируем 

мысль, но, формулируя ее, мы сплошь и рядом ее формируем» [Ру-

бинштейн, 1940, с. 350]. 

Прежде всего, отмечу, что здесь и далее под эмоциональными 

переживаниями понимаются переживания, - как возможные побу-

дители активности (мотивы), имеющие разную степень осознан-

ности (например, от физиологических аффектов, предполагающих 

«сужение сознания», интенций, доминирующих тенденций, намере-

ний, желаний, до осознанных мотивов). Такое ограничение связано 

с тем, что нас интересует не вся эмоциональная сфера человека, а 

только те переживания, которые побуждают человека к активности, 

помогая оценить «полезность» актуальной психоинформации. 

 

§6.3. Субъективно-эмпирические явления как  

«финальный механизм» процесса принятия решения 

 

Если рассматривать психоинформацию в контексте функцио-

нальной системы П. К. Анохина, то она совместно с сопутствующи-

ми атрибутами – эмоциональными переживаниями и субъективно-

эмпирическими явлениями (объединенными с ней в один блок), вы-

полняет роль структуры, с которой начинается и заканчивается про-

цесс принятия решения. 

Согласно П. К. Анохину, формирование любой функциональ-

ной системы начинается с «пускового стимула», запускающего аф-

ферентный синтез, ведущий затем к принятию решения (далее рабо-

ту функциональной системы пока рассматривать не будем). В дан-

ном контексте функцию «пускового стимула» выполняет психоин-

формация (то есть начало формирования функциональной системы - 



186 

это появление психоинформации). Далее на основе проведенного 

афферентного синтеза и эмоциональной оценки (как мотивационно-

го фактора) психоинформации, должно приниматься финальное ре-

шение о возможности (или необходимости) перехода к внешней ак-

тивности. Однако, как было сказано выше, появление психоинфор-

мации далеко не всегда может актуализировать соответствующую 

ей нейроинформацию. 

Здесь и возникает вопрос: как осуществляется сам момент при-

нятия решения – его финальная стадия? Чтобы ответить на этот во-

прос, перейдем к анализу субъективно-эмпирических явлений, как 

некоторого «специфического феномена», выполняющего функции, 

своего рода, триггера (переключателя), «запрещающего» или «раз-

решающего» психоинформации актуализировать нейроинформацию 

и, связанную с ней внешнюю активность разной степени осознанно-

сти (от импульсивных действий, идеосенсомоторной активности, 

операций до действий, деятельности, поведения). Очевидно, что в 

этом случае речь, de-facto, должна идти о некотором «финальном 

механизме», завершающем процесс принятия решения о необходи-

мости начала той или иной внешней активности. 

Отмечу, что понятия «финальных механизмов» часто использу-

ются в различных областях науки для описания процессов, направлен-

ных к определѐнной цели. Однако, важно понимать, что в каждом кон-

кретном случае смысл термина может отличаться. В данном случае 

«финализирующий» механизм подразумевает осознание (принятие) 

цели. 

Выше сказанное можно сформулировать в качестве гипотезы о 

том, что может выполнять функцию такого «финального механиз-

ма»: субъективно-эмпирические явления завершают процесс приня-

тия решения о необходимости актуализации психоинформацией 

соответствующей ей нейроинформации (нейросети), констатируя 



187 

осознание и принятие цели человеком. 

Для (логического) доказательства этой гипотезы необходимо 

обратиться к трудам П. К. Анохина, в частности, к его работе «Фи-

лософские аспекты теории функциональной системы» [Анохин, 

1978]. Думаю, что в подробном анализе самой функциональной си-

стемы нет необходимости, поскольку ее описание представлено во 

множестве научных работ, в которых доказывается ее универсаль-

ность, «изоморфность» (по выражению самого П. К. Анохина). 

Кстати, нельзя не отметить, что это, пожалуй, единственная физио-

логическая теория, которая сыграла большую роль в развитии пси-

хологии, поскольку на основе ее архитектоники был разработан ряд 

психологических теорий, авторами которых являлись Л. Г. Дикая 

[Дикая, 2003], О. А. Конопкин [Конопкин, 1980], В. Д. Шадриков 

[Шадриков,1983] и автор этих строк [Прыгин, 2009]. 

Рассматривая проблему принятия решения в психологии и фи-

зиологии, П. К. Анохин писал, что «универсальным стержнем, кото-

рый может быть предложен, чтобы выделить принятие решения и 

сделать его объективно изучаемым процессом по отношению ко 

всем видам принятия решения в различных направлениях, является 

общая теория функциональных систем. Кроме того, он утверждал, 

что «она является единственной моделью, которая позволяет изу-

чать самые тонкие механизмы принятия решения в различных си-

стемах (выделено мной, - Г. П.) и охватывает как стадию предре-

шения, так и само решение, и последствия решения» [Анохин, 1978, 

с. 393]. 

Для нас также особенно важно его замечание, что в функцио-

нальной системе принятие решения не является изолированным ме-

ханизмом (изолированным актом), а служит этапом в развитии це-

ленаправленного поведения. При этом в архитектонике функцио-

нальной системы не рассматриваются по отдельности разные пси-



188 

хические процессы (например, память, как нечто изолированное); 

каждый процесс работает в системе на своем месте и играет свою 

роль. Это же он относит и к мотивации, и к собственно принятию 

решения, то есть система объединяет все позиции. 

Известно, что функциональная система «создается» организ-

мом для получения (в будущем) какого-либо положительного ре-

зультата, полезного эффекта, вследствие чего, нельзя вообще при-

нять и осуществить решение, не направленное на какую-то деятель-

ность. Поскольку здесь рассматривается проявление внешней ак-

тивности человека, предполагающее взаимодействие психологиче-

ского и физиологического уровней, естественно полагать, что в ка-

честве такого полезного результата, как правило, выступает цель, 

принятая человеком. Причем, в данном контексте, эта цель должна 

проявиться в виде «интегральной психоинформации», то есть долж-

на быть им осознана и (обязательно) принята. 

Проанализирую теперь, как может «формироваться» функцио-

нальная система для реализации принятой цели в виде целостного 

акта – от осознания и принятия цели до получения «полезного» ре-

зультата. Для упрощения понимания этого процесса опишу его в 

виде отдельных стадий (отмечу, - это очень условное выделение, 

поскольку все указанные ниже стадии представляют собой единый 

целостный процесс, совершающийся симультанно). 

Стадии (согласно логике формирования функциональной си-

стемы). 

1. Формирование цели как «полезного результата». 

Первоначально (до «афферентного синтеза»), осознать цен-

ность («полезность») интегральной психоинформации в качестве 

возможной цели помогают эмоциональные переживания, сопут-

ствующие ее возникновению и выполняющие (по выражению П. К. 

Анохина) роль «доминирующей мотивации». «Можно ли принять 



189 

решение, которое в будущем не обещает никакого полезного эффек-

та? Очевидно, нет. - пишет он, - следовательно, если говорить о 

принятии решения, то в нашем понимании (физиологическом и пси-

хологическом) без мотивации, которая должна быть удовлетворе-

на (она может быть представлена в разных видах, в простом гру-

бом виде - типа голода, жажды, но она может быть представлена 

и в виде желания поступить в институт), нельзя обойтись. Моти-

вация выступает обязательным фактором, определяющим и уста-

навливающим форму решения, тип решения, его общие очертания 

(здесь и далее выделено мной, - Г. П.)» [Анохин, 1978, с. 394]. 

На психологическом уровне именно цель, как «полезный ре-

зультат», должна проявиться «в потоке сознания», однако, никакая 

внешняя активность не может начаться, если не будет «принятия 

решения» о ее начале. 

Вместе с тем, человек не может принять такое решение только 

на основе психоинформации, поскольку одного «осознания цели» 

для этого совершенно недостаточно. Для принятия решения требу-

ется учесть еще целый ряд других феноменов и условий. В частно-

сти, своеобразие самого текущего момента проявления психоин-

формации (например, время и место «осознания»), особенности со-

путствующих ей эмоциональных переживаний (способствующих 

превращению психоинформации в цель). Помимо этого, на процесс 

принятия решения может влиять сложность самой формируемой 

мысли (ее «интегральная психоинформация») и еще много других 

факторов, сопровождающих проявленную психоинформацию. 

Учет всех перечисленных факторов (перед принятием реше-

ния) представляется достаточно близким аналогом «афферентного 

синтеза» формирующейся функциональной системы, поэтому пе-

рейду к следующей ее стадии. 

  



190 

2. «Афферентный синтез». 

Как отмечалось ранее, личное бессознательное содержит в себе 

все психические процессы, включая: память, мышление, ощущение, 

восприятие, внимание, воображение, всю аффективную сферу и фе-

номен «Я», как интегратор всего содержания личного бессознатель-

ного. Но в данном случае, нас больше интересует память и опыт 

человека, поскольку именно они оказывают наибольшее влияние на 

то, чтобы принимаемое под воздействием мотивации решение, со-

ответствовало актуальной обстановке; по словам П. К. Анохина, 

«мотивация действительно извлекает из памяти весь прошлый опыт 

с результатами включительно… Таким образом, извлечение опреде-

ленной мотивацией определенного жизненного опыта (с коррекцией 

воздействия от внешней обстановки) и приводит к принятию имен-

но этого, а не иного решения, т. е. само принятие решения опосред-

ствовано очень сложным процессом «примерки» жизненного опыта 

к данной ситуации (выделено мной, - Г. П.)» [Анохин, 1978, с. 394]. 

Можно полагать, что афферентный синтез протекает как на 

уровне личного бессознательного (сканируется все его содержимое 

в виде накопленных знаний и опыта), так и в «потоке сознания», 

включая в анализ и вновь появляющуюся психоинформацию, опи-

санную выше как процесс «мыслетворчества» (фактически, - это 

любые рассуждения «про себя» или «вслух»). Стало быть, на этой 

стадии задействованы, как уровень личного бессознательного, так 

и «поток сознания». В действительности, на стадии афферентного 

синтеза идет непрерывный процесс смены качества информации: от 

психоинформации к идеальной информации и, наоборот, пока не 

будет собрана вся необходимая информация об «интегральной пси-

хоинформации»; сбор информации будет продолжаться до тех пор, 

пока у человека не появится уверенность, что цель им осознана и 

оценена как «полезная». 



191 

Таким образом, на этой стадии формируется своя особая 

функциональная система, призванная обеспечить именно принятие 

цели (как полезного результата), а не ее достижение. Условно, эту 

стадию можно назвать «психологическим оправданием» принятой 

цели. Человек как бы хочет убедиться, что это именно та цель, кото-

рая ему необходима и, что именно она, в случае каких-либо его дей-

ствий, приведет его к «полезному результату». «Центральным мо-

ментом, - писал П. К. Анохин, - для системы является результат, 

так как любой комплекс и любое множество становятся системой 

только благодаря результату (выделено мной, - Г. П.)» [Анохин, 

1978, с. 84]. 

Процессы, происходящие на этой стадии, можно охарактеризо-

вать как формирование особой функциональной системы высшего, 

психологического уровня, результатом которой является осознанно 

принятая цель, пока только субъективно оцененная как полезный 

результат. 

Прежде чем перейти к следующей стадии, – собственно «при-

нятия решения», важно отметить, что описанные процессы «форми-

рование цели» и «афферентного синтеза» - это не два последова-

тельных процесса, а единый процесс, ведущий к «принятию решения 

об активности». 

3. «Принятие решения об активности». 

Итак, по завершению афферентного синтеза (на психологиче-

ском уровне) и принятию осознанной цели, система «переходит» к 

следующей финальной стадии - стадии «принятия решения об ак-

тивности». Такое решение принимается субъективно-

эмпирическими явлениями, представляющими собой определенного 

вида «императивы», разрешающие или запрещающие интегральной 

психоинформации актуализировать нейроинформацию. Какого рода 

императивы будут задействованы (разрешающие или запрещаю-



192 

щие), и составляет итог (финал) «принятия решения об активности». 

Если это разрешающие «императивы», то они будут проявлять-

ся на осознанном уровне (как психоинформация), по большей части, 

в виде действенных глагольных форм (глаголы действия, типа: сде-

лай, возьми, открой и других). Для запрещающих императивов бу-

дут свои подобные глагольные формы. 

В случае принятия разрешающих императивов, интегральная 

психоинформация актуализирует соответствующую ей нейроин-

формацию, сохраненную в мозговых структурах, запуская, тем са-

мым, формирование «физиологической» функциональной системы, 

для реализации внешней активности и получения полезного резуль-

тата (достижения цели). Принципы ее формирования полностью со-

ответствуют классическим, описанным во многих работах по 

нейрофизиологии мозга, поэтому не нуждаются в дополнительном 

анализе. (Отмечу также, что здесь не рассматривается формирова-

ние компонента «программы действий», входящего в «классиче-

скую» функциональную систему, поскольку в данном контексте 

этот компонент не имеет существенного значения). 

4. «Обратная афферентация». 

Описание формирования функциональной системы будет не 

полным, если не проанализировать еще одну, принципиально важ-

ную ее составляющую - систему «обратной афферентации». Как от-

мечал П. К. Анохин: «… система не может быть стабильной, если 

сам результат своими существенными параметрами не влияет на си-

стему обратной афферентацией. А если это так, то любая система, 

какой бы значительной она ни была в иерархическом ряду, должна 

подчиняться этим правилам» [там же, с. 84]. 

В данном случае речь идет, по его выражению, об аппарате 

«акцептора результатов действия», который позволяет промежуточ-

ным результатам, получаемым в процессе активности, посредством 



193 

обратной афферентации, сравнивать их с афферентной моделью ис-

комого результата. Именно таким образом корректируются откло-

нения (ошибки) в активности человека. «Самый процесс оценки по-

лученного реального результата, - пишет П. К. Анохин, - осуществ-

ляется из сличения прогнозированных параметров и параметров ре-

ально полученного результата. Именно здесь, в этом пункте, осу-

ществляется таинство оценки полученного результата…» [там же, с. 

97]. 

Таким образом, если представить, что по мере достижения 

принятой цели (полезного результата), человек осознаѐт, что ре-

зультат его активности не полностью соответствует желаемому, 

«включается» обратная афферентация. Но, поскольку человек дол-

жен «осознать» это отклонение, то система вновь переходит на 

психологический уровень к компоненту афферентного синтеза, про-

изводя, тем самым, поиск первоначальных ошибок или оптимиза-

цию его результатов. 

Может возникнуть вопрос: каким образом нейроинформация 

об «ошибках» внешней активности может быть вновь осознана? 

Здесь необходимо напомнить о наличии «психодинамического ин-

формационного кольца». Выше было отмечено (см. главу 3), что 

идеальная информация личного бессознательного и нейроинформа-

ция связаны между собой посредством принципа синхронистично-

сти [Юнг, 1997 (е)], поэтому любое изменение информации на од-

ном из этих уровней ее существования мгновенно приводит к по-

добному изменению на другом уровне. Одновременно с этим, созда-

ется своеобразное «кольцо» - зацикливание информации в контуре: 

«нейроинформация → идеальная информация личного бессозна-

тельного → психоинформация → нейроинформация → идеальная 

информация личного бессознательного → психоинформация → и 

т.д.». 



194 

Стало быть, применительно к рассматриваемой стадии (обрат-

ной афферентации), любая «ошибочная» нейроинформация всегда 

вызывает «отклик» в информации личного бессознательного и од-

новременно осознается, то есть, порождает соответствующую ей 

(«новую») психоинформацию, которая далее позволяет скорректи-

ровать внешнюю активность. Таким образом, процесс повторяется 

до получения результата, удовлетворяющего человека. Здесь, ко-

нечно, возможны и другие варианты, например, если в случае мно-

гократных попыток «исправить» афферентный синтез, результат так 

и не удовлетворил человека, то он может либо сменить цель, либо 

отказаться от дальнейшей активности (и это тоже будет одним из 

вариантов принятием решения). 

 

§6.4. Феномен принятия «неосознанных» решений 

 

Однако, уровень «принятия решения» не всегда бывает осо-

знанным, хорошо известно, что человек иногда не может сам объяс-

нить, как он сделал (или сказал) что-то; часто такая активность мо-

жет совершаться в виде импульсивных действий, идеосенсомотор-

ной или другой подобной активности. 

Для того, чтобы объяснить феномен принятия «неосознанных» 

решений, следует обратить внимание на то, что эмоциональные пе-

реживания и субъективно-эмпирические явления могут проявлять 

себя не только на уровне психоинформации («потока сознания»), но 

и на уровне личного бессознательного, как сопутствующие свойства 

любого сохраненного понятия, причем, субъективно-эмпирические 

явления здесь также выступают в качестве «разрешающих» или «за-

прещающих» императивов. Например, достаточно вспомнить, что 

часто мы по какой-то неосознанной до конца причине не можем со-

вершить то или иное действие (взять хотя бы такой этический фе-

номен как «совесть») или наоборот, совершаем его, не понимая по-



195 

том, как мы могли это сделать. Эти примеры служат косвенным до-

казательством того, что «императивы» (как и любые другие поня-

тия) могут проявлять себя и на осознанном уровне как психоинфор-

мация, и на уровне личного бессознательного. 

Стало быть, на уровне личного бессознательного и эмоцио-

нальные переживания, и императивы осуществляют свои функции 

как сопутствующие свойства какого-либо понятия, аналогично то-

му, как это происходит и на осознанном уровне. Отсюда следует, 

что при принятии «неосознанных» решений, в случае, например, 

разрешающих императивов, соответствующее понятие, посредством 

принципа «синхронистичности», актуализирует адекватную ему 

нейроинформацию и далее весь процесс формирования функцио-

нальной системы развивается в нейросетях по «классической схе-

ме». Кроме того, на этом уровне, в случае необходимости коррекции 

ошибок формируемой функциональной системы, также «включает-

ся» компонент обратной афферентации, который может реализовы-

ваться не только средствами самой функциональной системы, но и 

оперировать содержанием личного бессознательного, используя 

принцип синхронистичности (или, при необходимости, феномен 

«психодинамического информационного кольца»). 

 

§6.5. Выводы 

 

Весь процесс достижения цели (получение полезного результа-

та) был описан здесь в общих чертах с большим акцентом на его 

понимание, чем на подкрепление научными данными из других ис-

точников. Поэтому остановлюсь на отдельных важных моментах 

теории функциональной системы, призванных подтвердить содер-

жательное наполнение выделенных стадий. 

Прежде всего, это вопрос о месте принятия решения в целена-

правленном произвольном акте с участием психических процессов, 



196 

который является для П. К. Анохина важнейшим в понимании про-

цесса «принятии решения». Он отмечает: «Если бы мы только изо-

лировали решение, мы ничего не могли бы сказать о принятии ре-

шения. Поэтому предрешение в стадии афферентного синтеза (т. 

е. объединения всех афферентов, которые предшествуют реше-

нию) оказалось в высшей степени важным в психической деятель-

ности человека (здесь и далее выделено мной, - Г. П.), более важ-

ным для понимания решения, чем само принятие решения, потому 

что в этой стадии расценивается, сопоставляется опыт, мотива-

ция и обстановка, и все это предопределяет конкретное решение» 

[Анохин, 1978, с. 395]. Подчеркивая важность объединения всех 

афферентов… в «психической деятельности» человека, П. К. Ано-

хин, к сожалению, так и не раскрывает, каким образом физиологи-

ческая система может использовать «психические афференты» для 

формирования принятия решения. В то же время, весьма показа-

тельным является тот факт, что сам процесс принятия решения на 

физиологическом уровне описан им понятно и в самых мельчайших 

подробностях. 

Далее, в этом же аспекте, П. К. Анохин пишет, что «…говоря о 

человеке, мы должны различать эти две фундаментальные пробле-

мы: проблему единства функциональной архитектуры и проблему 

заполненности этой архитектуры (выделено мной, - Г. П.) ...» [там 

же, с. 397-398]. Между тем, если проблема единства функциональ-

ной архитектуры (ее «изоморфности») в целом понятна и общепри-

нята, то проблема «заполненности этой архитектуры», если и ре-

шатся, то только в отдельности для каждого уровня функциониро-

вания системы. Проблема их взаимодействия в целостном психоло-

гическом акте (поведения) человека так и не была описана. Это, на 

наш взгляд, вполне объяснимо – психологов интересует только 

«психологический уровень», а физиологов – «физиологический»; 



197 

тем более, что в рамках существующей общенаучной парадигмы 

найти объяснение взаимодействию этих уровней не представляется 

возможным. 

Как дополнение, отмечу, что формируемая на психологическом 

уровне функциональная система, по сути, и является той системой 

«осознанной саморегуляции», которая представлена в описанных 

выше регуляторных теориях. Однако, там она дана без раскрытия 

сущности компонента принятия решения во взаимодействии психо-

логического и физиологического уровней и заявленного в этих си-

стемах, фактически, по умолчанию. 

К примеру, теория «Осознанной саморегуляции деятельности» 

О. А. Конопкина, по своей структуре (архитектуре), является анало-

гом «функциональной системы» П. К. Анохина, но уже само ее 

название ориентирует читателя на то, что эта система функциониру-

ет только на осознанном уровне. Вообще, все авторы, использую-

щие архитектуру «функциональной системы» в своих психологиче-

ских теориях, имплицитно допускают (как догматический акт) осо-

знанность формирования всех ее компонентов, иначе потерялся бы 

смысл переноса этой архитектоники в психологию. Это же касается 

и автора концепции «Субъектной регуляции» [Прыгин, 2009]. 

Итак, проведенный феноменологический анализ психоинфор-

мации, позволяет сформулировать следующие общие положения. 

Во-первых, на уровне психоинформации оба сопутствующих 

свойства присутствуют всегда, поскольку психоинформация уже в 

момент ее появления обладает потенциальной возможностью вызы-

вать внешнюю активность. В то же время, на уровне личного бессо-

знательного, сопутствующие свойства (эмоциональные пережива-

ния и субъективно-эмпирические явления) появляются у какого-

либо ранее сохраненного понятия только в том случае, если оно по-

средством принципа синхронистичности, вызывает ту или иную 



198 

внешнюю активность. Причем такая активность будет, скорее всего, 

осуществляться в виде импульсивных действий, идеосенсомоторной 

активности и другой подобной активности (то есть, проявляться как 

«бессознательная» активность). 

Во-вторых, психоинформация, совместно с «императивами» и 

эмоциональными переживаниями, «оценивающими» конечный ре-

зультат афферентного синтеза, является неким «связующим звеном» 

между функциональной системой, формирующейся на психологиче-

ском уровне (в «потоке сознания» и личного бессознательного) и 

функциональной системой, формирующейся на физиологическом 

уровне. 

  



199 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

 

Остановлюсь на наиболее существенных результатах, получен-

ных в процессе феноменологического анализа психических явлений, 

а также намечу некоторые возможные перспективы будущих иссле-

дований (в частности, по поводу организации экспериментальной 

проверки представленных здесь теоретических положений). 

Полагаю, что главным результатом описанного информацион-

ного подхода к объяснению природы психических феноменов, осно-

ванном на учете качественных характеристик информации, явилось 

то, что был выявлен и обоснован критерий, позволяющий диффе-

ренцировать собственно психические (идеальные) явления и явле-

ния квазипсихические (или, в другой терминологии, явления «ква-

зиидеальные», только «кажущиеся» идеальными). Таким критерием 

явилось понятие «Психоинформации» - как «означенной» (прояв-

ленной) информации, представляющее собой качественно новую 

форму информации, способную оказывать материальное воздей-

ствие на нейронные структуры мозга. 

Именно введение психоинформации (как явления квазипсихи-

ческого) позволило сделать парадоксальный вывод о том, что созна-

ние, в отличие от принятого в классической психологии, нельзя от-

нести к идеальным психическим явлениям. Поскольку в аспекте из-

ложенной здесь методологии сознание представляет собой перма-

нентный процесс порождения психоинформации, которая имеет 

возможность воздействовать на нейронные структуры мозга.  

Кроме того, уже при написании заключения возникло сомнение 

в том, правильно ли обозначать личное бессознательное, как «вто-

рую психическую систему» (как это делал К. Юнг). Возникает во-

прос: если, индивидуальное сознание – это «квазипсихический» фе-

номен, то что же тогда является «первой психической системой»? 

Если быть последовательным, следует признать, что таковой не су-



200 

ществует, вернее, «вторая психическая система», - это не вторая, а 

первая и единственная! У человека только одна единственная «пси-

хическая система» - личное бессознательное, поскольку все осталь-

ные психические феномены, которые ранее считались «идеальны-

ми», относятся к «квазиидеальным» (квазипсихическим). Однако, 

исходя из того, что это сомнение высказано в финале работы, остав-

лю его как перспективу для размышлений на будущее. Поэтому ни-

каких изменений в основной текст здесь вноситься не будет. 

Продолжу краткий обзор попыток применения информацион-

ного подхода к исследованию психических явлений (в основном со-

знания). Как следует из содержания книги, такие попытки предпри-

нимались в психологии неоднократно, но, как правило, не приводи-

ли к каким-либо реальным результатам, то есть, на основе такого 

подхода не удавалось решить ни одной, сколько-нибудь существен-

ной философской и/или психологической проблемы (конечно же, 

здесь имеются ввиду, прежде всего, «психофизиологическая про-

блема» и «трудная проблема сознания» по Чалмерсу). 

Наглядным примером, подтверждающим сказанное, является 

широко известная теория интегрированной информации (IIT) Дж. 

Тонони [Tononi G, 2008]. Рассмотрим ее (кратко), поскольку в дан-

ном контексте она интересна, во-первых, тем, что, также построена 

на учете не только количества, но и качества информации: согласно 

автору теории, количество сознания представляет собой объѐм инте-

грированной информации, которая генерируется комплексом эле-

ментов, а качество опыта определяется информационными связями 

между ними (комплексами элементов). Во-вторых, интегрированная 

информационная теория тоже построена на феноменологии и ис-

пользует мысленные эксперименты для утверждения, что сознание - 

это интегрированная информация. Однако, на этом «сходство» тео-

рии Дж. Тонони и изложенной здесь «Информационной теории пси-



201 

хических явлений» заканчивается, так как понимание «качества» 

информации в обеих теориях принципиально разное.  

Кроме этих «общеметодологических» замечаний, ряд недо-

статков отмечают и представители психофизиологических наук 

(включая «когнитивистов»), которые считают преувеличенной роль 

интегрированности, отмечая, что интегрированность информации не 

является единственным фактором, определяющим сознание. Другие 

факторы, такие как динамика сети, топология соединений и функ-

циональные связи, также играют важную роль. Они также указыва-

ют на недостаточно развитую им теорию нейронных механизмов, 

полагая, что теория интегрированной информации дает общие 

принципы, но не объясняет конкретные нейронные механизмы, ле-

жащие в основе сознания. Это снижает еѐ привлекательность для 

нейробиологов, которые ищут более детализированные объяснения. 

Таким образом, при всей популярности IIT, она не была при-

знана удовлетворительной ни психологами, ни представителями 

психофизиологических наук, что вполне понятно, поскольку без 

объяснения осталась все та же «психофизиологическая проблема» (в 

широком смысле, проблема взаимоотношения «духа» и «материи»). 

С моей точки зрения, для решения этой проблемы необходимы 

(как минимум) два условия: во-первых, определиться с понятием 

«реальность» (ее структурой и свойствами); во-вторых, признать, 

что в рамках какой-либо одной научной области сделать это невоз-

можно. Второе условие предполагает симбиоз (но не слияние!) че-

тырех областей науки: философии, квантовой физики, психологии и 

психофизиологии. Фактически, при разработке «Информационной 

теории психических явлений» и была предпринята попытка реали-

зовать эти условия. 

В этой связи представляют интерес выводы, сделанные Ха-

ральдом Атманспахером в его работе «Квантовые подходы к созна-



202 

нию» [Atmanspacher Harald, 2024]. В этой статье он акцентировал 

внимание на «трехчастной» структуре реальности, отметив, что 

«Дуалистические подходы Паули-Юнга, Эддингтона-Уилера и Бо-

ма-Хейли предлагают трѐхчастную картину реальности с психо-

физически нейтральной областью в дополнение к ментальной и фи-

зической (здесь и далее выделено мной, - Г.П.). Это расширение 

подразумевает дополнительные возможности для концептуально 

прозрачного понимания психофизических взаимосвязей. Удиви-

тельно, но все эти подходы подчѐркивают важность концепции 

смысла для интерпретации взаимосвязей между ментальной, физи-

ческой и психофизически нейтральной областями реальности. Кро-

ме того, в настоящее время существует огромное количество эмпи-

рически подтверждѐнных (обычных и исключительных) взаимосвя-

зей между разумом и материей в клинической психологии, психо-

физиологии и психофизике, которые, в частности, подтверждают 

гипотезу Паули – Юнга» [Atmanspacher Harald, 2024]. 

Очевидно, что не надо прилагать особых усилий, для того, что-

бы увидеть, насколько близко эти высказывания были реализованы 

в «Информационной теории психических явлений», где психофизи-

чески нейтральной частью (областью) реальности и является ин-

формация, как таковая (информация, выступающая здесь как некая 

«всеобщая ткань» реальности). При этом две другие ее части – мен-

тальная и физическая, соответствуют «идеальной информация лич-

ного бессознательного» и «нейроинформации». Другой важнейший 

момент - акцентирование «концепции смысла для интерпретации 

взаимосвязей между ментальной и физической» частью, был непо-

средственно реализован благодаря введению в теорию принципа 

синхронистичности К. Юнга. 

Как и любая теория, «Информационная теория психических 

явлений», при всей сложности поднимаемых проблем, нуждается в 



203 

практическом подтверждении. Однако, поскольку одной из цен-

тральных ее категорий является феномен «личного бессознательно-

го» (как некоторая целостность), становится понятным, с какими 

трудностями могут столкнуться исследователи при планировании 

эксперимента.  

Известно, что экспериментальное исследование бессознатель-

ных явлений в психологии связано с большими трудностями, по-

этому чаще всего они изучаются в трансперсональной психологии (к 

примеру, пионером в этой области можно считать С. Грофа), но все 

эти исследования (явно или неявно) предполагают наличие разного 

рода «измененных состояний сознания». В отечественной научной 

психологической литературе могу сослаться только на одну досто-

верную попытку проведения исследований бессознательного, не 

связанную с подобными состояниями, - это работа В. В. Налимова 

[Налимов, Дрогалина, 1984].  

Напомню, что в этом (успешном, с моей точки зрения) экспе-

риментальном исследовании авторы предприняли попытку постро-

ить модель коллективного бессознательного. В результате чего ими 

был выделен ряд таких его характеристик как: целостность, архаич-

ность, инвариантность к проявлению культуры настоящего, образ-

ность, инвариантность пространственно-временных отношений и 

другие. Но и в этом исследовании можно поставить под сомнение, 

действительно ли его авторы диагностировали (как ими было заяв-

лено) именно «коллективное бессознательное», поскольку еще К. 

Юнг писал, что «диагностика коллективного бессознательного - да-

леко не всегда легкая задача. Вовсе не достаточно указать на часто 

очевидную архетипическую природу бессознательных продуктов, 

ибо они с равным успехом могут оказаться производными от того, 

что приобретено через посредство языка и образования. Необходи-

мо также исключить криптомнезию, что иногда почти невозможно 



204 

сделать» [Юнг, 1997(г), с.72]. Полностью разделяя мнение К. Юнга, 

отмечу, что исследование В.В. Налимова особенно важно, в связи с 

тем, что нас как раз и интересует больше всего именно личное бес-

сознательное. 

Здесь читатель может возразить, что и в классической психоло-

гии широко проводятся исследования бессознательных явлений и 

даже привести множество примеров, как наиболее яркие - это ис-

следования сознания и мышления. Конечно, и сознание, и мышле-

ние относятся к бессознательным явлениям, однако (и это было 

подчеркнуто ранее), в классической психологии они исследуется 

опосредовано, через «психоинформацию», которую, согласно пред-

ставленной здесь теории, нельзя относить к идеальным психическим 

явлениям (к которым, как известно, относится все бессознательное). 

К одной из первых попыток теоретически обосновать примене-

ние на практике методологии «Неклассической психологии» можно 

отнести работу Е. В. Михеевой [Михеева, Прыгин, 2023], в которой 

обсуждаются проблемы «объективации экзистенциальных» явлений, 

относящихся к сфере бессознательного. Кроме того, формулируются 

принципы, на которых может быть построен научный инструмента-

рий для подобных исследований, и условия, в которых он может 

быть реализован.  

На основе теоретической оценки «характеристик ведущего 

уровня деятельности», «теории функциональных систем» и «теории 

субъектной регуляции», с учетом знаково-символической природы 

ментальности человека, было показано, что для этой цели опти-

мальным является использование в качестве «единицы» психологи-

ческого анализа «полного цикла жизнедеятельности», а не «дей-

ствия» (как это принято в классической психологии). Подобный 

подход позволяет проследить весь путь идеи - от замысла до реали-

зации и, что особенно важно, без вмешательства со стороны (экспе-



205 

риментатора), и при этом в динамике.  

Там же показано, что такой подход может быть реализован в 

любой искусственной знаково-символической среде, наполненной 

нейтральными маркерами объектов, процессов, результатов и дру-

гих феноменов экзистенциального характера. В процессе интерак-

тивного взаимодействия с этими феноменами человек осознанно 

или неосознанно воспринимает их как «психологический триггер» 

скрытых доминант. Реакции на подобные триггеры проявляются в 

виде некоторой элементарной внешней активности, обозначенной 

как «идеосенсомоторные действия», являющейся единственно воз-

можным способом, позволяющим «объективировать» идеи (в част-

ности, смыслы, цели), реализующиеся в том или ином экзистенци-

альном феномене. 

Описан способ перевода «идеосенсомоторных» действий (как 

единственно доступный набор элементарных действий, всегда име-

ющих конкретный объективный результат) в локальный формат на 

основе желаемого образа будущего через физический контакт с объ-

ектами в процессе взаимодействия испытуемого с искусственной 

знаково-символической средой. Выдвинуты и обоснованы гипотезы 

о том, что человек в «потоке случайных событий» вынужден искать 

опору факту своего существования в своей Самости, проявляя ее че-

рез свою субъектность на присущем ему уровне субъектной регуля-

ции. Подлинное проявление субъектности можно обнаружить через 

выбор испытуемым фокуса внимания, воплощенную цель, ове-

ществленный результат и его последствия. 

Следует отметить, что изложенные в этой работе теоретиче-

ские подходы (и практические выводы из них) были сделаны до раз-

работки «Информационной теории психических явлений». Однако, 

ряд важных положений информационной теории (прежде всего, из-

ложенные в последней шестой главе), не только подтверждает идеи, 



206 

высказанные в статье, но и позволяет более детально планировать 

подобные экспериментальные исследования. 

Теперь несколько замечаний о представленном в приложении Б 

к этой монографии терминологическом словаре. Его основу соста-

вил словарь, взятый из первой монографии «Неклассическая психо-

логия». Конечно, здесь он дан в переработанном виде – некоторые 

понятия исключены из словаря (как не актуальные для содержания 

этой книги), в то же время добавлены новые понятия, кроме того, 

дана новая трактовка имеющихся понятий, в связи с их переосмыс-

лением (полагаю, что переосмысление ранее введенных понятий, - 

это естественный творческий процесс их развития).  

В ряде случаев, при формулировке тех или иных понятий, при-

водятся ссылки на «Толковый словарь по аналитической психоло-

гии» В. В. Зеленского, при этом, цитаты, взятые в кавычки, относят-

ся непосредственно к работам К. Юнга (указанным в библиографии 

словаря В. В. Зеленского). 

Также впервые в приложении А представлен рисунок, отража-

ющий авторское видение возможного взаимоотношения основных 

выделенных реальностей. 

В завершение этого труда хочу привести цитату М. Полани, 

поскольку мое собственное отношение к проделанной работе хоро-

шо отражает цитата из его книги «Личностное знание», где он, как 

автор, не только дал очень точную оценку научного аспекта проде-

ланной им работы, но и выразил свое эмоциональное отношение к 

ней.  

«Личностное знание, - писал Полани, - это интеллектуальная 

самоотдача, поэтому в его претензии на истинность имеется опреде-

ленная доля риска. Объективное знание такого рода может содер-

жать лишь утверждения, для которых не исключена возможность 

оказаться ложными. Все утверждения, которые вы найдете в этой 



207 

книге, - это мои личные свершения, плоды моей интеллектуальной 

самоотдачи. Они претендуют на это, и только на это. 

На протяжении всей книги я старался сделать это очевидным. 

Я показал, что в каждом акте познания присутствует страстный 

вклад познающей личности и эта добавка - не свидетельство несо-

вершенства, но насущно необходимый элемент знания. Вокруг этого 

центрального факта я попытался создать систему согласованных 

взглядов, которых я искренне придерживаюсь и для которых не ви-

жу никаких приемлемых альтернатив. Но, в конечном счете, эти 

убеждения поддерживаются лишь моей собственной к ним привер-

женностью, и это - то единственное их основание, которое я могу 

предложить читателю» [М. Полани, 1985, с. 20]. 

  



208 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 

 

Акопов, Г. В. Психология сознания: Вопросы методологии, тео-

рии и прикладных исследований / Г. В. Акопов. – М.: Изд-во «Ин-

ститут психологии РАН», 2010. – 272 с. 

Аллахвердов, В. М. Сознание как парадокс (Экспериментальная 

психологика, т.1) / В. М. Аллахвердов. – СПб.: «Издательство 

ДНК», 2000. – 528 с. 

Александров И.О. Формирование структуры индивидуального 

знания - М.: Изд-во «Институт психологии РАН», 2006. - 560 с. 

Анохин, П. К. Избранные труды. Философские аспекты теории 

функциональной системы / П. К. Анохин. – М.: Наука, 1978. – 399 с. 

Анохин К.В. Когнитом: в поисках фундаментальной нейрона-

учной теории сознания / ж-ж ВНД, 2021, том 71, № 1, с. 39–71 

Атом и архетип. Переписка Паули и Юнга, 1932-1958 / Под 

редакцией К. А. Мейера. М.: Клуб Касталия. 2018. – 438 с. 

Бехтерев В.М. Сознание и его границы. – Казань: Типография 

Императорского университета, 1888. – 31 с. 

Бриллюэн Л. Научная неопределенность и информация: Пер. с 

англ. / Под ред. и с послесл. И. В. Кузнецова. Изд. 2-е, стереотипное. 

- М.: Ком Книга, 2006 - 272 с. 

Васильев, В. В. Трудная проблема сознания / В. В. Васильев. - 

М.: Прогресс-Традиция, 2009. - 272 с. 

Веккер Л. М. Психика и реальность: единая теория психических 

процессов / Под общ. ред. А. В. Либина. - М.: Смысл, 1998. - 679 с.  

Выготский Л. С. Собрание сочинений: В 6-ти т. Т. 2. Проблемы 

общей психологии / Под ред. В. В. Давыдова. - М.: Педагогика, 

1982. - 504 с. 

Грин, Б. Скрытая реальность: параллельные миры и глубинные 

законы космоса. Пер. с англ. Под ред. О.В. Малышенко / Б. Грин. – 

М.: УРСС: Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2013. -300 с. 



209 

Декарт, Р. Рассуждение о методе / Р. Декарт. Избранные про-

изведения / АН СССР: Институт Философии, Государственное изд-

во политической литературы, 1950. – 701 с. 

Деннет, Д. К. ВИДЫ ПСИХИКИ: На пути к пониманию созна-

ния / Перевод с англ. А. Веретенникова // Под Общ. ред. П. Б. Маке-

евой. - М, Идея-Пресс, 2004. -184 с. 

Джеймс У. Научные основы психологии. Пер. с англ. / Под 

ред. Л.Е. Оболенского. - С.-Петербург: С.-Петербургская электропе-

чатня, 1902. - 369с. 

Доронин, С. И. Квантовая магия / С. И. Доронин. – СПб. : ИГ 

«Весь», 2009. – 336 с. 

Дубровский, Д. И. Проблема сознания: опыт обзора основных 

вопросов и теоретических трудностей. / Д. И. Дубровский. 2007. Ре-

жим доступа: ht tp://filosof.historic.ru/books/item/f00/s01/z0001040/st00 

0.shtml

Зеленский В.В. Толковый словарь по аналитической психоло-

гии (с английскими и немецкими эквивалентами). изд. 3-е, испр. и 

доп. М.: «когито-Центр», 2008. - 336 с. 

Зеньковский В. В. Проблема психической причинности. Киев: 

Типография Императорского Университета Св. Владимира, 1914. - 

435с. 

Зинченко, В. П. Научно-философские диалоги / В. П. Зинченко, 

В. А. Подорога // Материалы научно-практической конференции 

«Междисциплинарные проблемы психологии телесности», МосГУ, 

Знание. Понимание. Умение, 2005, №1, - с. 34-43. URL: ht tps://

elibrary.ru/download/elibrary_9989461_49734475.pdf 

Зинченко, В. П. Сознание как предмет и дело психологии // Ме-

тодология и история психологии / В. П. Зинченко. 2006. Т.1. - Вып. 

1. - С. 207-231.

Знаков В. В. Возможностное мышление: Психология понима-



210 

ния прошлого и будущего. М.: Изд-во «Институт психологии РАН», 

2025. – 295 с. 

Иванов, Д. В. Природа феноменального сознания / Д. В. Ива-

нов. - М.: Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2013. - 240 с.  

Изард К. Э. Психология эмоций / Перев. с англ. – СПб: Изда-

тельство «Питер», 1999. – 464 с. 

Ильенков, Э. В. Проблема идеального / Э. В. Ильенков // Пси-

хологические исследования. 2019. Т. 12, № 65-66, C. 1. URL: ht tp://

psystudy.ru 

Леонтьев А. Н. ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ. СОЗНАНИЕ. ЛИЧНОСТЬ. 

М.: Политиздат, 1975. – 304 с. 

Локк Дж. Сочинения: в 3-х т. Т. 1/ Под ред. И. С. Нарского. - 

М.: Мысль, 1985. - 623 с. 

Лопатин Л. М. Положительные задачи философии / Область 

умозрительных вопросов, ч. I. - М.: Типо-литогр. Т-ва И. Н. Кушне-

рев и К
0
, Пименовская ул. 1911. - 435 с. 

Лопатин Л. М. Аксиомы философии. Избранные статьи. - М.: 

"Российская политическая энциклопедия" (POCCIIDII), 1996. -560 с. 

Мазилов, В. А. Предмет психологии: монография / В. А. Мази-

лов. - Ярославль: РИО ЯГПУ, 2020. - 175 с. 

Менский, М. Б. Сознание и квантовая механика: Жизнь в па-

раллельных мирах (Чудеса сознания - из квантовой реальности) / М. 

Б. Менский. [Авторизованный пер. с англ. В. М. Ваксмана] - Фрязи-

но: Век2, 2011. - 320 с. 

Миллер, Дж., Галантер, Е., Прибрам, К. Планы и структура 

поведения / Дж. Миллер, Е. Галантер, К. Прибрам // пер. с англ. О. 

Виноградовой, Е. Хомской. – М. : Изд-во «Прогресс», 1965. – 237 с. 

Михеева Е. В., Прыгин Г. С. Теоретическое моделирование ин-

струмента исследования субъектности в ситуации неопределенности 

// Ярославский педагогический вестник. 2023. № 4 (133). С. 116-128. 



211 

ht tp://dx.doi.org/10.20323/1813-145X_2023_4_133_116; ht tps://

elibrary .ru/SSBDQH 

Нагель Т. Каково быть летучей мышью? (2003). / Режим досту-

па: ht tps://royallib.com/book/nagel__tomas/

kakovo_bit_letuchey_mishy u.html

Налимов, В. В. Вероятностная модель бессознательного. Бессо-

знательное, как проявление семантической вселенной / В. В. Нали-

мов, Ж. А. Дрогалина. // «Психологический журнал». - 1984, т. 5. - 

№ 6. - С. 111-122. 

Пенфилд, У. Мозг. Тайны разума / У. Пенфилд; пер. с англ. С. 

Ан. – Москва: АСТ, 2019. – 256 с. 

Петровский, В. А. Психофизическая проблема: «кто» видит 

мир? (эскиз концепции взаимоопосредования) / В. А. Петровский. // 

Методология и история психологии. 2018. Вып. 1, с. 58-83. 

Полани, М. Личное знание: На пути к посткритич. философии. 

Пер. с англ. / М. Полани; Общ. ред. В. А. Лекторского, В. И. Арши-

нова; Предисл. В.А. Лекторского. – М.: Прогресс, 1985. – 344 с. 

Прибрам, К. Языки мозга. Экспериментальные исследования и 

принципы нейропсихологии / К. Прибрам. – М.: Изд-во «Прогресс», 

1975. – 464 с. 

Прыгин, Г. С. Психология самостоятельности / Г. С. Прыгин. - 

Ижевск, Набережные Челны: Изд-во Института управления, 2009. – 

304 с. 

Прыгин, Г. С. Неклассическая психология: психология субъ-

ектной реальности: монография / Г. С. Прыгин. – Наб. Челны: Изд-

во НГПУ, 2018. – 268 с. 

Прыгин, Г. С. Субъект и его реальность. Монография / Г. С. 

Прыгин. – г. Казань: Изд-во «Отечество», 2023.  211 с.  

Рубинштейн С. Л. Основы общей психологии. – М.: Государ-

ственное изд-во НАРКОМПРОСА РСФСР, 1940. – 596 с. 



212 

Серегин В. Я. Психофизиологические механизмы осознания: 

гипотеза самоотождествления. Журнал высшей нервной деятельно-

сти им. И.П. Павлова. 1998. 48 (3): 558–571. 

Сѐрл, Дж. Открывая сознание заново / Дж. Сѐрл. - М.: Идея-

Пресс, 2002. - 256 с. 

Смит Н. Современные системы психологии. / Пер. с англ. под 

общ. ред. А. А. Алексеева - СПб.: ПРАЙМ ЕВРОЗНАК, 2003. - 384 

с. (Серия «Психологическая энциклопедия») 

Степанский, В. И. Психоинформация. Теория. Эксперимент / 

В. И. Степанский. – М.: Московский психолого-социальный инсти-

тут, 2006. – 136 с. 

Тиллих Пауль. Избранное: Теология культуры.: Пер. с англ. – 

М.: Юрист, 1995. 479 с. 

Философский словарь. Дата обращения, 2025. Код доступа: ht 
tps://dic.academic.ru/contents.nsf/enc_philosophy/ 

Франк, С. Л. Реальность и человек / Сост. П. В. Алексеев; 

Прим. Р. К. Медведевой. / С.Л. Франк. - М.: Республика, 1997. - 479 

с. 

Фрит, К. Мозг и душа: Как нервная деятельность формирует 

наш внутренний мир / КРИС ФРИТ; пер. с англ. П. ПЕТРОВА. - М: 

Астрель : CORPUS, 2010. — 335 с. 

Фок, В. А., Эйнштейн, А. и др. Можно ли считать, что кванто-

во-механическое описание физической реальности является пол-

ным? / В. А. Фок, А. Эйнштейн, Б. Подольский и Н. Розен, Н. Бор // 

Успехи физических наук. – 1936. - т. XVI. - вып. 4. – С. 436-457. 

Хаксли, Олдос. Вечная философия / Олдос Хаксли; [пер. с англ. 

Е. Сыромятниковой, Н. Сидемон-Эристави]. – Москва: Издатель-

ство АСТ, 2018. – 480 с. 

Хант, Г. Т. О природе сознания: С когнитивной, феноменоло-

гической и трансперсональной точек зрения / Г.Т. Хант; Пер. с англ. 



213 

А. Киселева. - М.: ООО «Издательство АСТ» и др., 2004. - 555 с. 

Хокинг, С. и др. Большое, малое и человеческий разум / Роджер 

Пенроуз, Абнер Шимони, Нэнси Картрайт, Стивен Хокинг; [пер. с 

англ. А. Хачояна под ред. Ю. Данилова]. – СПб.: Амфора. ТИД Ам-

фора, 2008. – 191 с. 

Хромов Л. И. Теория информации и теория познания. СПб., 

Изд. Русского философского общества, 2006. - 200 с. 

Чалмерс, Д. Сознающий ум: В поисках фундаментальной тео-

рии / Д. Чалмерс. – М.: УРСС: Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2013. – 

512 с. 

Шадриков, В. Д., Мазилов, В А. Общая психология: учебник для 

академического бакалавриата / В. Д. Шадриков, В. А. Мазилов; под 

ред. В. Д. Шадрикова. – М.: Издательство Юрайт, 2015. - 420 с. 

Швырков В. Б. Психофизиологическое изучение структуры 

субъективного отражения // Психол. журн. 1985. Т.6. № 3. С.22-37 

Швырков В. Б. Ведение в объективную психологию. Нейро-

нальные основы психики. - М.: Изд-во «ИП РАН», 1995 г. -162 с. 

Шеррингтон Ч. Интегративная деятельность нервной системы. 

Ленинград: Наука. 1969 г. – 389 с. 

Шредингер, Э. Материя и разум» / Э. Шредингер. – Ижевск, 

2000. – 38 с. 

Юнг К. Г. Проблемы души нашего времени. – М.: Издательская 

группа «Прогресс», «Универс», 1994, - 336 с. 

Юнг, К. Г. Синхронистичность. Сборник. Пер. с англ., М. 

"Рефл-бук", К.: "Ваклер", 1997(е). -320 с. 

Юнг К. Г. Сознание и бессознательное: Сборник / Пер. с англ. – 

СПб.: Университетская книга, 1997(г). – 544 с. 

Юнг, К. Г. Аналитическая психология: теория и практика : Та-

вистокские лекции / Карл Густав Юнг ; [пер. с нем. Валерия Зелен-

ского]. - Санкт-Петербург : Азбука-классика, 2007. - 236 с. 



214 

Юнг, К. Г. Об энергетике души / К. Г. Юнг. Пер. с нем. В.М. 

Бакусева. – 3-е изд. – М.: Академический проект, 2013. – 280 с. 

Экман П. Психология эмоций. Я знаю, что ты чувствуешь. 2-е 

изд. / Пер. с англ. — СПб.: Питер, 2010. - 334 с. 

Ярошевский М. Г. Психофизическая проблема // Психология. 

Словарь / Под. Общ. Ред. А. В. Петровского, М. Г. Ярошевского. – 

2-е изд., испр. и доп. – М.; Политиздат, 1990. - 328-329 с.

Adriaans, Pieter, "Information", The Stanford Encyclopedia of Phi-

losophy (Summer 2024 Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman 

(eds.), URL = ht tps://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/

inform ation/ 

Atmanspacher, Harald, ―Quantum Approaches to Consciousness", 

The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition), Ed-

ward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL = ht tps://plato.stanford.edu/a 

rchIves/sum2024/entries/qt-consciousness/ 

Balduzzi D, Tononi G (2009) Qualia: The Geometry of Integrated 

Information. PLoS Comput Biol 5(8): e1000462. 

ht tps://doi.org/10.1371/journal.pcbi.1000462 

Bub, Jeffrey, "Quantum Entanglement and Information", The Stan-

ford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2023 Edition), Edward N. 

Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL = ht tps://plato.stanford.edu/archives/s 

um2023/entries/qt-entangle/ 

Dennett, D. C. 1990. ―Quining qualia‖. In Mind and Cognition, W. 

Lycan, ed., Oxford : Blackwell, 519-548. Режим доступа: ht tps://

web.archive.org/web/20101128072232/ht tp://ase.tufts.edu/cogstud /

papers/quinqual.htm#5 

Landauer, R. ―Irreversibility and heat generation in the computing 

process,‖ IBM J. Res. Dev.5 (3), 183 –191 (1961). 

ht tps://doi.org/10.1147/rd.53.0183 

Melvin M. Vopson, S. Lepadatu. Second law of information dynam-



215 

ics. Special Collection: Biophysics and Bioengineering. – 2022. Ссылка 

доступа: ht tps://pubs.aip.org/aip/adv/article/12/7/075310/2819368/

Secon d-law-of-information-dynamics

Van Gulick, Robert, "Consciousness", The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Spring 2025 Edition), Edward N. Zalta & Uri 

Nodelman (eds.), forthcoming URL = ht tps://plato.stanford.edu/

archives/spr2025/en tries/consciousness/ 

Tononi G. Consciousness as integrated information: a provisional 

manifesto. Biol. Bull. 2008. 215 (3). 

Tye M .Qualia. Код доступа: ht tps://plato.stanford.edu/archIves/wi 

n2006/entries/qualia/ 



216 

ПРИЛОЖЕНИЕ А 

 

Рисунок 1. Возможные взаимоотношения основных видов реальностей 

(авторское видение). 



217 

На рисунке отражены возможные взаимоотношения основных 

выделенных реальностей: «Универсума» (синонимы – «квантовая» 

или «предельная» реальности), «коллективного бессознательного», 

«личного бессознательного», «эмпирической реальности».  

Пространство чистого листа условно обозначает бесконечность 

Универсума (Квантовой реальности, Предельной реальности). Кол-

лективное бессознательное, личное бессознательное и эмпирическая 

реальность представляют части Универсума. Размытость краев 

«коллективного бессознательного», «личного бессознательного», 

«объективной реальности» подчеркивает их неопределенную раз-

мерность. 

Стрелками обозначены связи между реальностями: 

a – Обозначает процесс трансцендирования «я» (как часть са-

мости) из субъектной реальности в объективную реальность, в ре-

зультате которого рождается личность. 

b – Отображает взаимосвязь личного бессознательного и субъ-

ектной реальности. 

c – Показывает взаимосвязь личного бессознательного и ней-

роинформации (нейронные сети мозга), иллюстрируя принцип син-

хронистичности. 

d – Обозначает процесс трансцендирования «я» (как часть са-

мости) из субъектной реальности в коллективное бессознательное и 

предельную реальность. 

В объективной реальности пунктиром выделена та ее часть, ко-

торую личность, рождаясь в объективной реальности, познает и 

преобразует в эмпирическую реальность. 

Примечание: более подробное описание дается по тексту кни-

ги. 

  



218 

ПРИЛОЖЕНИЕ Б 

 

СЛОВАРЬ ТЕРМИНОВ И ВЫРАЖЕНИЙ 

 

АНТРОПНЫЙ ПРИНЦИП (участия), в широком смысле 

означает, что вселенная может существовать только в том случае, 

если в ней будут присутствовать разумные наблюдатели. В узком 

понимании антропный принцип означает, что возможность появле-

ния человека во вселенной обусловлена набором характерных для 

нее фундаментальных констант. Широкое и узкое понимание ан-

тропного принципа, часто обозначают как, соответственно, «силь-

ный» и «слабый» (антропный принцип). 

 

АРХЕТИП (по К. Юнгу) - буквально - «предсуществующие 

формы». Под архетипом понимаются также бессознательные образы 

самих инстинктов или, иначе говоря, модели (patterns) инстинктив-

ного поведения. Понятие архетипа необходимым образом связано с 

идеей коллективного бессознательного, указывает на существование 

в душе определенных форм, присутствующих всегда и везде («пред-

существующих форм»). 

Архетип имеет такое же отношение к психическому, как ин-

стинкт к телесному. Архетип - регулятор психической жизни. По-

добно тому, как инстинкты постулируются путем наблюдения за 

единообразием в биологическом поведении любой особи данного 

вида, архетипы вырисовываются в результате наблюдения за едино-

образием психических явлений. В некотором смысле архетипы есть 

психические инстинкты человеческого рода. Разумеется, инстинкты 

и архетипы тесно связаны между собой, и эта связь в общем виде 

может рассматриваться как взаимодействие разума и тела. Архетип 

древнее, нежели культура, так что он не передается традицией, ми-

грацией или речью. Архетип - априорная форма психики и возника-



219 

ет (запускается) спонтанным образом повсеместно [Зеленский, 

2008]. 

 

БЕССОЗНАТЕЛЬНОЕ (по К. Юнгу) - целокупность всех 

психических явлений, не обладающих свойством сознательности, не 

относящихся к сознанию. К. Юнг писал, что понятие бессознатель-

ного есть для него понятие исключительно психологическое, а не 

философское, в смысле метафизическом. Бессознательное, есть пре-

дельное психологическое понятие, покрывающее все те психические 

содержания или процессы, которые не осознаются, т. е. которые не 

отнесены воспринимаемым образом к нашему эго. Право говорить 

вообще о существовании бессознательных процессов извлекается 

исключительно и единственно из опыта. Вопрос о том, в каком со-

стоянии находится бессознательное содержание, пока оно не присо-

единено к сознанию, - не поддается никакому познавательному раз-

решению. Поэтому совершенно излишне делать какие бы то ни бы-

ло предположения на этот счет. 

Мы знаем также из опыта, что существуют бессознательные 

психические сочетания, например, мифологические образы, которые 

никогда не были предметом сознания и, следовательно, возникают 

всецело из бессознательной деятельности. В этих пределах опыт да-

ет нам основание для признания существования бессознательных 

содержаний. Но опыт ничего не может поведать нам о том, чем мо-

жет быть бессознательное содержание. Подобно тому, как созна-

тельные содержания участвуют в определенной деятельности, так 

участвуют в ней и бессознательные содержания, как показывает нам 

опыт. Как из сознательной психической деятельности возникают из-

вестные результаты или продукты, точно так же создаются продук-

ты и в бессознательной деятельности, например, сновидения и фан-

тазии.  



220 

К. Юнг полагал бессознательное творческим по природе и счи-

тал, что оно представляет сознанию содержания, потребные для 

психического здоровья своего носителя. Однако, из этого не следу-

ет, что оно может претендовать на верховную роль в отношении со-

знания и ему следует слепо доверять [Зеленский, 2008]. 

Известно, что К. Юнг выделяет в бессознательном личный и 

коллективный аспекты. В контексте содержания книги можно отме-

тить, что бессознательное – это, безусловно, идеальный психиче-

ский феномен. 

 

БЕССОЗНАТЕЛЬНОЕ КОЛЛЕКТИВНОЕ (по К. Юнгу) со-

стоит из мифологических мотивов или изначальных образов, и по-

тому мифы всех народов являют собой его подлинные образцы. 

Фактически, мифологию в целом можно было бы считать своего ро-

да проекцией коллективного бессознательного. Коллективное бессо-

знательное есть та часть души (psyche), которая, в отличие от лич-

ного бессознательного, не обязана своим существованием личному 

опыту и, следовательно, не является личным приобретением. Со-

держания коллективного бессознательного никогда не находились в 

сознании и, таким образом, никогда не приобретались индивидуаль-

но. Содержание коллективного бессознательного составляют, по 

существу, архетипы.  

Согласно методологии «Неклассической психологии» [Прыгин, 

2018], «Коллективное бессознательное» является частью более глу-

бокой и фундаментальной реальности, которую, в зависимости от 

точки зрения, можно обозначить как: «Универсум», «Нелокальная 

(квантовая) реальность», «Предельная реальность» (понятия опи-

санные ниже).  

 



221 

БЕССОЗНАТЕЛЬНОЕ ЛИЧНОЕ – см. Личное бессознатель-

ное 

 

ВСЕЛЕННАЯ - все то, что существует для человека в виде 

объективной реальности (в контексте содержания книги – см. поня-

тие «Реальность объективная»). С моей точки зрения, для понима-

ния существа вселенной большое значение имеет принятие «сильно-

го» антропного принципа. Замечу, что в тексте книги «вселенная» 

пишется не с заглавной буквы, поскольку согласно многочисленным 

космологическим теориям (в частности, см. Грин, 2013), не считаю 

«феномен вселенной» единичным. 

 

ДЕКОГЕРЕНЦИЯ – (в квантовой физике) физический про-

цесс, который сопровождается уменьшением квантовой запутанно-

сти (потерей когерентности квантовых суперпозиций) в результате 

взаимодействия системы с окружением. Декогеренция сопровожда-

ется появлением у системы классических черт, соответствующих 

информации, записанной в окружении. Этот процесс можно описать 

как образование квантовых корреляций (или запутывание) между 

системой и ее окружением, возникающих при их взаимодействии. В 

этом смысле декогеренция и квантовое измерение тождественны. 

Декогеренция, обусловленная взаимодействием квантовой системы 

с ее окружением, разрушает квантовые эффекты, превращая их в 

классические.  

В контексте содержания книги, декогеренция используется для 

объяснения феномена сознания. Полагается, что процесс осознания 

информации личного бессознательного подобен процессу декогерен-

ции, когда информация, в виде некоторого понятия, переходит из 

нелокального (бессознательного) состояния в состояние локальное – 

сознательное (сопровождаясь появлением психоинформации).  



222 

Другими словами, с позиции квантовой физики, момент осо-

знания, - появления психоинформации, можно уподобить появлению 

в объективной реальности в результате декогеренции элементарной 

частицы из «ничего», из нелокальной квантовой реальности. Поэто-

му момент осознания можно определить, как момент приобрете-

ния идеальной информацией личного бессознательного локальности. 

 

ДУХОВНЫЕ ЯВЛЕНИЯ – это переживания и душевные дви-

жения как бы живущие в нас, возникающие изнутри из глубин 

нашего «Я»; для нас они представляют содержание той своеобраз-

ной, самораскрывающейся реальности (субъектной реальности), ко-

торую мы называем своим «Я». Эти переживания направлены на ак-

тивное познание этой сущей для нас реальности. Сфера субъектной 

реальности образует то, что часто называют «духовной жизнью» и, в 

отличие от «душевной жизни», духовная жизнь человека непосред-

ственно доступна только ему одному, ибо она и есть содержание его 

«Я», его самости. Она не может быть извне объективно наблюдаема. 

Однако, как отмечает С. Л. Франк, различия между понятиями «ду-

ховная» и «душевная» жизнь относительны. Одно и то же пережи-

вание может иногда носить и духовный, и душевный характер; все 

зависит от того, какой пласт (слой) внутренней жизни человека оно 

затрагивает. 

 

ДУШЕВНЫЕ ЯВЛЕНИЯ – то, что обычно мы называем яв-

лениями «душевной жизни»; то, что не дано нам в ощущениях в со-

ставе пространственной картины бытия, но составляет неотъемле-

мую часть этого бытия. Это те переживания и душевные движения, 

которые направлены на активное познание внешней объективной 

реальности. С. Л. Франк пишет: «Материальные и душевные явле-

ния - по крайней мере, в некоторых частях бытия неразрывно между 



223 

собой сплетенные - совместно и с равным правом входят в состав 

«эмпирической реальности», того, что подлинно есть, т. е. что пред-

стоит нашему умственному взору как окружающая нас … «внеш-

няя» реальность». 

 

ДУША – (см. понятия Самость, Самосознание).  

 

ЗАКОН ИНФОРМАЦИОННОЙ ПСИХОДИНАМИКИ - лю-

бой психический феномен, проявившись в виде психоинформации, 

обладает возможностью воздействовать на материальные 

структуры живого организма (нейронные сети мозга). 

Закон сформулирован на основе понятия «Психодинамического 

информационного кольца» и позволяет установить достаточно чет-

кий критерий дифференцирования собственно идеальных психиче-

ских явлений и явлений «квазипсихических», обладающих возмож-

ностью воздействия на нейросети мозга. 

 

ЗАПУТАННЫЕ (КВАНТОВО-КОРРЕЛИРОВАННЫЕ) 

СОСТОЯНИЯ - форма корреляций составных систем, не имеющая 

классического аналога. Запутанное состояние – это состояние со-

ставной системы, которая не может быть разделена на отдельные, 

полностью самостоятельные и независимые части, то есть, - это не-

сепарабельное (неразделимое) состояние. Запутанные состояния мо-

гут возникать в системе, части которой взаимодействовали, а затем 

система распалась на не взаимодействующие друг с другом подси-

стемы. Для таких систем флуктуации отдельных частей взаимосвя-

заны посредством нелокальных квантовых корреляций, когда изме-

нение одной части системы в тот же самый момент времени сказы-

вается на остальных ее частях (даже разделенных в пространстве на 

бесконечно большие расстояния).  



224 

Пример запутанного состояния – общеизвестный физический 

феномен ЭПР (Эйнштейна - Подольского - Розена), согласно которо-

му частицы, однажды взаимодействовавшие друг с другом, сохраня-

ют корреляцию даже на больших расстояниях, что противоречит 

классической физике и интуитивному представлению о локальности 

и реальности физических свойств объектов. Этот феномен показывает 

фундаментальные различия между квантовой механикой и классиче-

скими представлениями о природе материи. 

 

ИНДИВИДУАЛЬНОЕ СОЗНАНИЕ (синоним понятия «со-

знание») - в контексте содержания книги определяется как перма-

нентный процесс порождения психоинформации, протекающий 

между личным бессознательным и нейронными сетями мозга, ко-

торый может сопровождаться широким спектром эмоциональных 

переживаний личности. 

 

ИМПЕРАТИВЫ - субъективно-эмпирические явления (описа-

ны ниже) - разрешающие или запрещающие интегральной психоин-

формации актуализировать соответствующую ей нейроинформа-

цию. Выделены два вида императивов: разрешающие и запрещаю-

щие, которые определяют итог (финал) «принятия решения об ак-

тивности» по завершению афферентного синтеза (на психологиче-

ском уровне). Императивы, осуществляя свою функцию сопутству-

ющего свойства какого-либо понятия, могут проявлять себя не толь-

ко на уровне индивидуального сознания (в виде психоинформации), 

но и на уровне личного бессознательного (оставаясь, при этом, яв-

лением идеальным). 

 



225 

ИНТЕГРАЛЬНАЯ ПСИХОИНФОРМАЦИЯ – это инте-

гральное «означенное» понятие, отражающее главный (основной) 

смысл сформированной (и/или, возможно, высказанной) мысли. 

 

ИНФОРМАЦИЯ – (в широком смысле слова) обозначение со-

держания, полученного нами из внешнего мира в процессе приспо-

сабливания к нему. Информация - это характеристика объекта. Ин-

формация – это отрицательная энтропия (то, что снижает неопреде-

ленность наших знаний). Отмечу, ввиду того, что понятие «Инфор-

мация» приобрело большее значение не только в естественных, но и 

в гуманитарных, социальных, экономических областях науки, точ-

ная, общенаучная дефиниция информации не существует. 

К основным аспектам феноменологии информации можно отне-

сти такие как: опыт восприятия информации (то есть, как человек 

воспринимает и интерпретирует информацию); субъективность (учет 

субъективных аспектов восприятия информации); интенциональность 

и смысл (в этом аспекте подчеркивается ее направленность на опреде-

ленный объект и обретение смысла в контексте человеческого опыта). 

 

КВАЛИА - синоним «ореол» (в контексте содержания книги). 

Общепризнанное определение квалиа отсутствует, поэтому здесь 

излагается авторская точка зрения (без отсылки к восприятию цвета, 

запаха и пр., что чаще всего обсуждается в классической психоло-

гии). В наиболее широком смысле можно дать следующее опреде-

ление: ореол, квалиа, – это невыразимые эмоциональные состояния 

переживаний личности. 

У. Джеймс подчеркивал, что в человеческой речи нет синтак-

сической формы или даже интонации голоса, которые бы не выра-

жали того или другого оттенка в отношениях, которые в каждое 

мгновение человек чувствует существующими между крупными 



226 

объектами (понятиями, - Г. П.) его мышления. Именно этот «отте-

нок в отношениях», вслед за У. Джеймсом, здесь обозначает квалиа 

или «ореол».  

В содержательном аспекте, в индивидуальном сознании «ква-

лиа» («ореол») помогает сформировать (актуализировать) психоин-

формацию. По мере осознания, формирования понятия (знака) ореол 

«исчезает», а остается только актуальная психоинформация, которая 

способна активировать соответствующие ей нейросети. Таким обра-

зом, никакой ореол (или квалиа) не может отражаться в нейросе-

тях, поскольку он имеет своим локусом личное бессознательное 

(все, что невыразимо в понятиях, а значит неосознанно, относится к 

идеальным явлениям). В этом смысле можно условно говорить о 

том, что психоинформация - «объективна», а квалиа - «субъектив-

но». 

 

КВАНТОВАЯ СИСТЕМА - это словосочетание указывает не 

на размер системы (микроуровень), а на способ описания: на то, что 

система описывается методами квантовой теории в терминах состо-

яний [Доронин, 2009]. 

 

КВАНТОВАЯ ТЕОРИЯ - это описание любой системы в тер-

минах состояний, независимо от того, велика система или мала. Та-

кое описание является на данный момент наиболее полным из всех 

других известных описаний физической реальности, поэтому выво-

ды, полученные квантовой теорией, имеют фундаментальное значе-

ние и формируют современную концепцию естествознания в целом 

[Доронин, 2009]. 

 

ЛИЧНОЕ БЕССОЗНАТЕЛЬНОЕ – понимается здесь (вслед 

за К. Юнгом), как «вторая психическая система» человека, содержа-



227 

ние которой составляет весь опыт и знания человека, приобретен-

ные им в процессе онтогенеза. В контексте излагаемой методологии, 

это содержание обозначено как «идеальная информация личного 

бессознательного». 

В отличие от коллективного бессознательного, личное бессо-

знательное, во-первых, относится непосредственно к самой лично-

сти и, во-вторых, существенно меньше (по объему информации), так 

как принадлежит одному конкретному человеку. 

 

ЛИЧНОСТЬ - это способ проявления «я» (как части самости, 

души) в социуме. Другими словами, личность представляет «я» в 

эмпирической реальности. Необходимо подчеркнуть особо, что, 

рождаясь в объективной реальности и развиваясь, личность познает 

и преобразует ее в эмпирическую реальность. 

Стало быть, «личность» - это, прежде всего, носитель эмпири-

ческой реальности и она вторична по отношению к «я». Личность – 

это временной параметр «я». Образно выражаясь, личность дается 

нам для того, чтобы человек мог проявить себя в объективной ре-

альности, прочувствовать «протяженность» своей жизни (возможно, 

и учесть ее ограниченность), в то время как «я» существует всегда.  

Личность, как временное и пространственное образование, в 

терминах квантовой теории запутанности можно понимать, как ло-

кальное состояние «я». «Я», как часть самости (души), посредством 

декогеренции локализуется в пространстве и времени (объективной 

реальности) через личность и этот процесс сопровождается форми-

рованием у нее (личности) личностных черт, соответствующих той 

информации, которая «записана» в данном ей социальном окруже-

нии (то, что в классической психологии обычно понимается под он-

тогенезом личности, включающим и процесс ее социализации). Ста-

ло быть, с точки зрения теории квантовой информации, личность и 

социум представляют собой запутанную систему. 



228 

МЕРА КВАНТОВОЙ ЗАПУТАННОСТИ - количественная 

характеристика квантовой запутанности, которая может изменяться 

от минимума (0) до максимума (1). Причем, квантовую запутан-

ность физики считают обычной физической величиной, подобной 

другими физическими величинами, такими, как энергия, масса и пр. 

Кроме того, мера квантовой запутанности прямо связана с инфор-

мацией, которая содержится в системе. 

 

МЫСЛЬ («МЫСЛЕТВОРЧЕСТВО») - это процесс форми-

рования интегральной психоинформации. 

Ряд связанных между собой понятий (психоинформаций) мож-

но обозначить как появление мысли. Любая мысль всегда состоит из 

ряда уже знакомых человеку понятий, каждое из которых, само по 

себе, является психоинформацией. 

Однако, любая мысль - это не «сумма нескольких осознанных 

понятий», она несет в себе нечто большее, некое, только ей прису-

щее, интегральное понятие, то, ради чего она была сформирована 

(и, возможно, высказана); именно это интегральное «означенное» 

понятие и является той психоинформацией, к которой следует от-

носить сопутствующие составляющие - «эмоциональные пережива-

ния» и «субъективно-эмпирические явления» и, которые, в конеч-

ном итоге, при определѐнных обстоятельствах, могут повлечь за со-

бой внешнюю активность человека.  

 

НЕЙРОИНФОРМАЦИЯ – это информация сохраненная («за-

печатленная») в нейронных сетях мозга. Функция нейроинформации 

– это реализация внешней активности человека через актуализацию 

соответствующей ей нейросети. Нейроинформация посредством 

принципа «синхронистичности» системно связана (взаимодейству-



229 

ет) с соответствующей ей идеальной информацией личного бессо-

знательного. 

 

НЕЙРОННЫЕ СЕТИ – (в контексте содержания книги также 

употребляется краткая форма названия - «нейросети», иногда 

«нейросети мозга», для отличия от «нейросетей ИИ») - понимаются 

как ансамбли (и/или констелляции) нейронов, взаимодействующие 

при обработке информации и выполнении когнитивных функций. 

При этом ансамбли нейронов считаются более устойчивыми и изби-

рательными, а констелляции - более динамичными и временными. 

(Отмечу, что используемый в содержании книги термин 

«нейросеть», заимствован из работы К. В. Анохина [Анохин, 2021]). 

 

НЕЛОКАЛЬНОСТЬ - термин, подчеркивающий мгновенную 

внепространственную связь запутанных состояний, когда одна ча-

стица или часть системы немедленно откликается на изменения с 

другой частицей или подсистемой вне зависимости от расстояния 

между ними [Доронин, 2009]. 

 

НЕЛОКАЛЬНЫЙ КВАНТОВЫЙ ИСТОЧНИК РЕАЛЬ-

НОСТИ - (см.) реальность квантовая. 

 

НОМИНАЛИЗАЦИЯ – слова, не обозначающие конкретный 

объект, и поэтому смысл их часто субъективен и может трактовать-

ся по-разному (например, любовь, вера, счастье и пр.). 

 

ОНТОЛОГИЧЕСКИЙ ХОЛИЗМ - понимание мира как цело-

го, а все феномены и объекты, выделяемые человеком (в том числе, 

и он сам) наполняются смыслом только как части этого целого. К 



230 

онтологическому холизму, в частности, можно отнести и концеп-

цию реальности С.Л. Франка.  

 

ПРЕДСУЩЕСТВУЮЩИЕ ФОРМЫ - (см.) архетипы. 

 

ПРЕДЕЛЬНАЯ РЕАЛЬНОСТЬ – (см.) реальность предель-

ная. 

 

ПСИХИЧЕСКИЕ ЯВЛЕНИЯ (идеальные по своей сути) – это 

вся совокупность бессознательного, включающая также личное бес-

сознательное, коллективное бессознательное и субъектную реаль-

ность.  

 

ПСИХОИНФОРМАЦИЯ – это «означенная», проинтерпрети-

рованная (проявленная в индивидуальном сознании в виде понятий) 

информация. Психоинформация представляет собой качественно 

новую форму информации, способную оказывать материальное воз-

действие на нейронные структуры мозга, поэтому, она не должна 

рассматриваться как явление идеальное. Такое «означивание» может 

быть осуществлено с помощью любой семиотической (знаковой) си-

стемы, например, языка, жестов, эмоций и пр., то есть, тогда, когда 

эта система позволяет придать какое-либо значение проявленной 

информации. 

Содержанием психоинформации всегда является опыт (накоп-

ленные знания) человека, которые одновременно сохраняется и в 

его нейросетях (как нейроинформация), и в личном бессознательном 

(как идеальная информация). 

 

ПСИХОЛОГИЧЕСКАЯ ПРИЧИННОСТЬ – понятие, не 

имеющее аналога в классической психологии. Согласно методоло-



231 

гии «Неклассической психологии», понятие «психологической при-

чинности» непосредственно связано (смысловым образом) с поня-

тием «синхронистичности». В связи с этим, можно полагать, что 

«синхронистичность» и «психологическая причинность» являются, 

если и не тождественными, то, по крайней мере, подобными фено-

менами (возможно, имеющими одинаковую - информационную при-

роду). 

ПСИХОДИНАМИЧЕСКОЕ ИНФОРМАЦИОННОЕ 

КОЛЬЦО – понятие, отсутствующее в классической психологии. В 

контексте представленной теории психодинамическое информаци-

онное кольцо можно определить, как зацикливание информации в 

контуре: «нейроинформация → идеальная информация личного бес-

сознательного → психоинформация → нейроинформация → иде-

альная информация личного бессознательного → психоинформация 

→ и т.д.» (поскольку это кольцо, «начинать» последовательность 

можно с любого компонента).  

Описанное «кольцо», в основе которого лежит феномен син-

хронистичности, позволяет понять основной принцип «смены» ка-

чества информации при взаимодействии разных уровней ее хране-

ния. 

 

РЕАЛЬНОСТЬ КВАНТОВАЯ - (синонимы: «нелокальный 

квантовый источник реальности», «нелокальная реальность», «не-

проявленная реальность») - это мир, в котором вообще нет никакой 

массы и потоков энергии. Это пустота, которая, тем не менее, со-

держит в себе всю полноту классических (тварных) энергий в нело-

кальной суперпозиции. Все тварные энергии (в том числе на тонких 

уровнях) как бы компенсируют друг друга и в своей совокупности 

образуют Всеобъемлющую Пустоту (современное понятие «вакуу-



232 

ма»). Пустота лишь в том смысле, что этот мир невидим в своей це-

лостности. [Доронин, 2009]. 

 

РЕАЛЬНОСТЬ ОБЪЕКТИВНАЯ - состоит из отдельных 

конкретных объектов, физических явлений и «формы», проявляю-

щей «идеальные» элементы бытия. В целом, - это наблюдаемая все-

ленная, в которой, собственно, и рождается человек, развиваясь за-

тем как личность. В терминах квантовой физики объективная реаль-

ность может быть обозначена как локальная «проявленная» реаль-

ность. 

 

РЕАЛЬНОСТЬ ПРЕДЕЛЬНАЯ - понятие «Предельная ре-

альность» используется преимущественно в восточной религиозной 

и философской мысли и относится к высшему уровню существова-

ния, являющемуся конечной целью духовного познания. В концеп-

ции С.Л. Франка предельная реальность «есть безграничная, беско-

нечная реальность, по самому своему существу данная всегда как 

целостная первичная самораскрывающаяся реальность открываю-

щаяся самой себе…». С точки зрения П. Тиллиха «…предельная ре-

альность - это то, что ищут, и то, что выражают: в философии - на 

языке понятий, в религии - на языке символов. Философская истина 

содержится в истинных понятиях, касающихся предельного; истина 

веры содержится в истинных символах, касающихся предельного. 

Их соотношение - проблема, которой мы должны заняться» [Тил-

лих, 1995]. 

 

РЕАЛЬНОСТЬ СУБЪЕКТИВНАЯ – это реальность, в боль-

шей степени основанная на интерпретации человеком своего лич-

ного опыта через его ценности, эмоции, различные социальные фак-

торы и поэтому склонная к нестабильности, к изменчивости. 



233 

Например, субъективная реальность (ее интерпретация человеком) 

может существенно меняться в зависимости от его эмоционального 

состояния. 

Известно [Смит, 2003], что каждое направление в классической 

психологии (психологическая система или область психологии) по-

своему трактует субъективную реальность. Выделяется, например, 

социокультурная реальность, экзистенциальная и много других ви-

дов субъективных реальностей. Причем, их название часто опреде-

ляется тем (отдельным) субъективным признаком, который иссле-

дователь считает главным, решающим фактором, формирующим ре-

альность (подобные субъективные реальности понимаются в книге 

как грани). 

 

РЕАЛЬНОСТЬ СУБЪЕКТНАЯ – (СУБЪЕКТНАЯ РЕАЛЬ-

НОСТЬ) - реальность, в которой существует «подлинное самосозна-

ние» субъекта, его самость, душа (образно выражаясь – это «оби-

тель» души). По С. Л. Франку, - это первичная (для человека) реаль-

ность, которая дана ему изнутри, как почва, в которой он укоренен и 

из которой он произрастает. 

 

РЕАЛЬНОСТЬ ЭМПИРИЧЕСКАЯ – основана на личном 

опыте человека (подобно субъективной реальности), однако, в 

большей степени она формируется эмпирическими данными, полу-

чаемыми человеком от органов чувств и поэтому (в сравнении с 

субъективной реальностью), она более стабильна, постоянна. Кроме 

того, в эмпирической реальности акцентируется именно взаимодей-

ствие человека с объективной реальностью. В широком смысле 

слова, эмпирическую реальность здесь можно трактовать как «объ-

единяющее начало всех субъективных реальностей». 

 



234 

РЕКОГЕРЕНЦИЯ - процесс, обратный декогеренции, то есть 

переход от смешанных (классических) состояний к квантовым. Это 

процесс обретения системой квантовых свойств в результате ослаб-

ления обмена информацией с окружением. 

 

САМОСОЗНАНИЕ (синонимично понятиям самости, души) в 

отличие от классической трактовки, образует тот слой реальности, 

который обозначен здесь как «субъектная реальность» (как часть 

Универсума, Предельной реальности). 

 

САМОСТЬ - согласно методологии «Неклассической психо-

логии», понятие «Самость» синонимично понятиям самосознания и 

души. Самость образует ту часть Универсума (Предельной реально-

сти), которая обозначена как «Субъектная реальность». 

 

СИНХРОНИСТИЧНОСТЬ - по К. Юнгу, под синхронистич-

ностью, понимается совпадение психического состояния человека, 

во-первых, с соответствующим внешним событием, удаленным от 

наблюдателя в пространственном отношении и, во-вторых, совпа-

дение с соответствующим будущим событием, удаленным уже во 

времени. В обоих случаях подтверждение совпадения может быть 

установлено только лишь «задним числом». 

Известно, что Юнг не дает какой-либо точной дефиниции 

принципу синхронистичности, отмечая, что, с точки зрения этимо-

логии, этот термин каким-то образом связан со временем, или, если 

точнее, с чем-то вроде одновременности. Вместо "одновременно-

сти", отмечает Юнг, мы можем также использовать концепцию 

"смыслового совпадения" двух или более событий, причем речь 

идет не о вероятности случая, а о категории случайности. Кроме то-

го, он считал, что феномен синхронистичности невозможно объяс-



235 

нить ни с позиции «энергии» (как какой-то силы действующей на 

расстоянии), ни на основе закона «причинности». 

Полагаю, что в аспекте рассматриваемой здесь информацион-

ной теории психических явлений, для понимания принципа синхро-

нистичности наиболее приемлемо универсальное понятие «инфор-

мации», причем с обязательным учетом ее качественной специфики. 

Более того, в этом случае получает свое подтверждение и феномен 

«психологической причинности». Таким образом, «синхронистич-

ность» и «психологическая причинность» являются, если и не тож-

дественными, то, по крайней мере, подобными феноменами (воз-

можно, имеющими одинаковую - информационную природу). 

Отмечу, что с позиции квантовой физики феномен синхрони-

стичности представляет собой один из способов получения уже су-

ществующей информации из других слоев реальности. 

 

СОЗНАНИЕ – (см. Индивидуальное сознание). 

 

СУБЪЕКТИВНО-ЭМПИРИЧЕСКИЕ ЯВЛЕНИЯ представ-

ляют собой сопутствующее свойство психоинформации, определя-

ющее необходимость в актуализации соответствующей нейроин-

формации, вызывая тем самым тот вид предстоящей активности, ко-

торый будет проявлен человеком во внешнем поведении (деятель-

ности). Таким образом, субъективно-эмпирические явления выпол-

няют функции своего рода триггера (переключателя), «запрещаю-

щего» или «разрешающего» психоинформации актуализировать 

нейроинформацию и, связанную с ней внешнюю активность. Де-

факто, речь идет о некотором «финальном механизме», завершаю-

щем процесс принятия решения о необходимости актуализации 

психоинформацией соответствующей ей нейроинформации 

(нейросети), констатируя осознание и принятие цели человеком. 



236 

Именно на этом, финальном этапе принятия решения, субъективно-

эмпирические явления можно трактовать как императивы. 

Также было отмечено, что только живой организм, имеющий 

знаковую систему (и обладающий определенным уровнем осознан-

ности) способен порождать «субъективно-эмпирические явления». 

 

СУБЪЕКТИВНОСТЬ соотносится с «душевной» жизнью че-

ловека, в отличие от «субъектности» соотносящейся с его «духов-

ной» жизнью. Кроме того, именно субъективность в большей степе-

ни определяет содержательный аспект эмпирической реальности. 

 

ТРАНСЦЕНДИРОВАНИЕ – в широком смысле слова - это 

процесс выхода за пределы реальности. Трансцендирование – это 

атрибутивное свойство субъектной реальности, состоящее в ее спо-

собности проникать в другие виды (слои) реальности, например, в 

коллективное бессознательное (и далее в предельную реальность) и 

в объективную (эмпирическую) реальность. В трансцендировании – 

выражается активность «я» субъекта, поскольку трансцендирование 

возможно только посредством «я». 

 

ТРАНСЦЕНДИРОВАНИЕ, КАК ПРОЦЕСС «ВОЗНИКНО-

ВЕНИЯ, РОЖДЕНИЯ» ЛИЧНОСТИ – «я», как часть самости, 

трансцендируя в объективную реальность, становится основой рож-

дения личности. Этот вид трансцендирования уже по праву рожде-

ния дан каждому человеку и связан с формированием его личного 

опыта, с появлением у него личного прошлого и будущего.  

 

ТРАНСЦЕНДИРОВАНИЕ, КАК ПРОЦЕСС «ПРОНИК-

НОВЕНИЯ» В КОЛЛЕКТИВНОЕ БЕССОЗНАТЕЛЬНОЕ И 

ПРЕДЕЛЬНУЮ РЕАЛЬНОСТЬ – этот вид трансцендирования 



237 

«я», как часть самости, доступен далеко не всем и связан с познани-

ем человеком собственной души и предельной реальности.  

 

УНИВЕРСУМ – некоторая «совокупность всего», активно ис-

пользуется в различных научных дисциплинах и областях культуры 

(особенно восточной) и, именно от них зависит какое конкретное со-

держание вкладывается в это понятие. Наиболее распространѐнные 

подходы включают философские учения, научные концепции космо-

логии и физики, литературные фантазии и теоретико-множественный 

аппарат математики. В итоге, понятие «универсума» охватывает и 

философское, и научное, и культурное восприятие реальности как 

единого целого, интегрирующего физические, духовные и концепту-

альные аспекты. В содержании этой книги может быть синонимичен 

понятиям «Предельной реальности» и «Квантовой реальности». 

 

ФИЗИКА КВАНТОВОЙ ИНФОРМАЦИИ - под этим общим 

названием часто объединяют теорию запутанных состояний, теорию 

декогеренции, квантовую теория информации и другие современ-

ные разделы квантовой теории [Доронин, 2009]. 

 

ЭГО - согласно методологии «Неклассической психологии», 

является носителем того, что в классической психологии принято 

обозначать как характер человека. Эго рассматривается как продукт 

«запутывания» личности с социумом. 

 

ЭНТРОПИЯ - согласно Б. Грину [Грин, 2013], это характери-

стика того, насколько тонко упорядочена данная система, для того 

чтобы иметь такой вид, какой она имеет, причем, энтропия является 

мерой, скрытой в системе информации. 

 



238 

ЭСХАТОЛОГИЯ – учение о конечных судьбах мира и чело-

века. Различают индивидуальную эсхатологию, как учение о за-

гробной жизни единичной человеческой души и всемирную, как 

учение о цели космоса и истории, об их конце и о том, что за этим 

последует. 

 

Я – согласно методологии «Неклассической психологии», та 

часть самости, самосознания, души человека, которая, трансценди-

руя в объективную реальность, становится основой для рождения 

личности (с этого момента начинается преобразование объективной 

реальности в эмпирическую реальность).  

В процессе всего онтогенеза личности «я» остается субъектом 

«личного бессознательного», однако, по мере того, как личность все 

больше запутывается с социумом, «я» имеет тенденцию «уходить на 

второй план», уступая место субъекта «личного бессознательного» 

формирующемуся «эго». Являясь носителем того, что в классиче-

ской психологии принято обозначать как характер человека, «эго» 

также формирует ценности и направленность личности, соответ-

ствующие, как правило, ее окружению. 

Таким образом, чем больше влияние «эго», тем меньше чело-

век стремится к духовным ценностям (соответствующим «я»). Как 

следствие, истинное «я» все меньше проявляется в индивидуальном 

сознании, которое теперь в большей степени занимает «эго» со всем 

его стремлением достигнуть определенного успеха в обществе. 

Важно отметить, что «эго» не обладает способностью к транс-

цендированию в субъектную реальность (для него закрыта духовная 

реальность); такой способностью обладает только «я» (как часть 

души).  

Если «я» трансцендирует в субъектную реальность, оно слива-

ется с самосознанием и это трансцендирование в терминах кванто-



239 

вой физики представляет собой процесс рекогеренции, ведущий к 

увеличению меры его запутанности с «субъектной реальностью». 

Как следствие, это ведет к нелокальности («растворению») личности 

(прекращению или ослаблению взаимодействия с социумом, с 

окружением). По существу, этот вид трансцендирования может от-

ражать либо некий медитативный процесс - процесс духовного 

«восхождения» человека, либо процесс его биологической смерти 

(смерти личности). Однако, во втором случае, весь жизненный опыт 

личности (вся информация личного бессознательного) посредством 

«я» переносится в субъектную реальность. 

В завершение выскажу еще одно предположение. Может воз-

никнуть вопрос: почему «я» обладает способностью к трансценди-

рованию, а «эго» - нет? Ответ на него можно дать, опираясь на фе-

номен квантовой физики. Согласно вышесказанному, «я» - это 

часть самости, души человека, имеющая своим изначальным локу-

сом субъектную реальность, как некую целостную систему. Следо-

вательно, когда система (субъектная реальность) разделяется на ча-

сти, выделяя «я», она, по аналогии с феноменом ЭПР, сохраняет ин-

формационную связь между своими частями. Эго подобной связью 

не обладает, поскольку порождается личностью.  

 



 

Научное издание 

 

 

 

ПРЫГИН ГЕННАДИЙ САМУИЛОВИЧ 

 

 

 

 

 

 

ИНФОРМАЦИОННАЯ ТЕОРИЯ  

ПСИХИЧЕСКИХ ЯВЛЕНИЙ  

 

 

Монография 
 

 

 

 

Редактор: Г. С. Прыгин  

 

 

Дизайн обложки: Мария Найшуль  

 

 

 

 

 

 

 

 

Подписано в печать 17.09.2025 г. Печать цифровая.  

Отпечатано с готового оригинал-макета. Гарнитура Times.  

Формат бумаги 60х90/16. Объем 15 п.л.  

Тираж 500 экз.  

 

Издательство ММСИП 

420097, г. Казань, ул. Зинина, 3 

тел. (909) 308-05-33 




